Michael Weingarten (Hrsg.):
Strukturierung von Raum und Landschaft
© 2005 Miinster - Verlag Westfilisches Dampfboot

Ulrich Eisel ISBN 978-3-89691-580-1

Das Leben im Raum und das politische Leben
von Theorien in der Okologie

Ich greife ein paar Vorgaben auf, die ich Michael Weingartens programmatischer
Einleitung in diesen Band entnommen habe. Ich werde versuchen, anhand eines
Beispiels das ,Natiirliche und Kultiirliche® als eine ,,nicht-substantialistische Bezie-
hung” zu beschreiben. Die Strukturierung von Raum und Landschaft soll - anhand
theoretischer Ideen der Okologie - zur Diskussion stehen. Die Okologie soll in einer
»Theorie gesellschaftlicher Naturverhiltnisse® verortet werden. Demzufolge miissten
die Begriffe Raum und Landschaft als zwei Kategorien verstanden werden, die jenen
gesellschaftlichen Charakter der Okologie theoretisch assimiliert haben. Dariiber werde
ich sprechen.

Die These lautet: Die Abhingigkeit des 6kologischen Denkens von gesellschaftli-
chen Bedingungen ist in diesen Begriffen so verarbeitet, dass es so aussieht, als gebe
es diese Abhingigkeit nicht und als bezeichneten sie stattdessen vorfindliche Dinge,
die die Okologie einfach beobachtet. Raum und Landschaft haben die Funktion,
das, was sie leisten - die Beobachtung gemiR gesellschaftlicher Problemlagen zu struk-
turieren -, einerseits zu leisten und andererseits als Leistung zu verhiillen.

Das ist nicht die Eigenschaft nur dieser Begriffe, sondern alle wissenschaftlichen
Grundbegriffe haben diese Funktion. Aber die Begriffe Raum und Landschaft miiss-
ten sich als wesentlich fiir das 6kologische Paradigma (bzw. seine Varianten) begriin-
den lassen, d.h. diejenigen sein, die jenen gesellschaftlichen Gehalt als Differenz der
Okologie zu anderen Wissenschaften festschreiben.

Ich werde im Folgenden ein wesentliches Detail des 6kologischen Paradigmas
herausgreifen und den Einfluss der Art der Definition des dort auftretenden Raum-
begriffs auf andere Grundbegriffe zeigen bzw. umgekehrt den Einfluss der Definition
der anderen Grundbegriffe auf die Art des Raum- oder auch Standortbegriffs. Das
Begriffspaar, das ich als Ausgangspunkt wihlen will, ist Raum und Anpassung.

Der Anpassungsbegriff umschreibt ganz allgemein den Sachverhalt, dass Wechsel-
beziehungen in Entwicklungen von Systemen einen positiven Aspekt haben kdnnen.
Uberleben ist der Mafstab. Der ist positiv konnotiert mit Leben {iberhaupt. Wenn
Systemzustinde, die mit Tod bezeichnet werden, dysfunktional fiir die Eigenlogik
eines Systems sind, ist Leben eine Sinnkategorie und Anpassung als Uberlebensfunktion
eine prima Sache. (Dass der Tod eines Lebewesens zur Uberlebensbedingung eines
anderen und damit zum Anpassungsverhalten eines Systems hoherer Ebene als das
des toten Lebewesens gehoren kann, widerspricht dem nicht.)

Fiir die Okologie als Teil der Biologie ist der Anpassungsbegriff eine zentrale
Kategorie, weil die Perspektive auf Lebewesen/Organismen und das Verhiltnis zu

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 43

threr Umwelt sowie alle damit einhergehenden Entwicklungsvorstellungen ohne
Anpassung kaum denkbar sind. Aber der Begriff schillert. Ich will nun eine seiner
Varianten darstellen. Es ist die Variante, die politisch mit einem konservativen Stand-
punkt korreliert, d.h. gewissermaflen fiir die Kontinuitit dieser politischen Position
in der naturwissenschaftlichen Theorie vom Leben sorgt.

Mit der Wahl dieser Variante geht dann natiirlich auch eine spezifische Ausrich-
tung der Okologie einher. Die gewihlte Variante ist die der holistischen Synékologie.

Ich werde zuerst die holistische Syndkologie charakterisieren und den Stellenwert
des Raumes aus dem Anpassungsbegrift begriinden. Es wird sich ein Paradox ergeben.
Dann werde ich die konservative Geschichtsphilosophie und das idiographische
Weltverstindnis einfithren, um den Zeitgeist, der die Synékologie umgab, zu schil-
dern. Es wird sich ein paradoxer Begriff von allgemeiner Geltung ergeben. Danach
werde ich darstellen, dass diese paradoxe Geschichtsphilosophie eine Projektion der
neuzeitlichen Idee vom Subjekt in die Idee der Geschichte ist und den daraus folgen-
den Kulturbegriff definieren. Es wird sich eine paradoxe Legitimation des Euro-
zentrismus ergeben. Zum besseren Verstindnis werde ich dann den politischen Geg-
ner charakterisieren, den Liberalismus. Daraus wird sich keine Paradoxie ergeben.

Die Summe der bisherigen Paradoxien werde ich dann als Paradox von Anpassung
und Loslésung kennzeichnen und aus dem humanistischen Freiheitsbegriff ableiten.
Die Paradoxie der syndkologischen Anpassungsvorstellung wird sich ergeben. Im
Anschluss werde ich diesen Freiheitsbegrift theologisch begriinden. Es wird sich he-
rausstellen, dass der Begriff der Bewdhrung den Schliissel zur produktiven Handha-
bung der bisherigen Paradoxien bietet. Konsequenzen fiir das volkische Weltbild wer-
den aufgezeigt.

Danach kehre ich zur Synékologie zuriick und formuliere das Anpassungsparadox
als Raumparadox. Die Begriffe Gestaltung und Organismus werden als zum seman-
tischen Hof von Bewihrung gehérig erwihnt.

Zur Vorbereitung eines politischen Restimees der Rekonstruktion des Raumkonzepts
der Synokologie werde ich dann dieses Konzept dem der Autdkologie gegeniiberstel-
len. Daraus werden sich alternative Definitionen von Eigenart ergeben; das hat Kon-
sequenzen fiir den Zusammenhang von Naturschutz und Landschaftsplanung. Ab-
schlieBend werde ich die tibliche politische Zuordnung des Geodeterminismus kor-
rigieren und dazu den Hass der Konservativen auf Knetgummi heranziehen.

Die holistische Synékologie

Die Synokologie ist gegeniiber der Autdkologie dadurch gekennzeichnet, dass die
Umwelt, an die sich der Organismus bzw. eine Art anpasst, nicht mehr in den dufle-
ren Standortfaktoren wie Hanglage, Bodenbeschaffenheit, Feuchtigkeit, Klimadaten
usw. gesehen wird, sondern in den funktionalen Bindungen innerhalb einer 6rtlichen



44 Ulrich Eisel

Lebensgemeinschaft. ,Standort“ bedeutet so etwas wie ,Moglichkeit zur Interaktion®,
ist also ganz und gar funktional definiert. Standort ist von der konventionellen Vor-
stellung von ,6rtlicher Bedingung® im Sinne des Begriffs ,erdraumlich® losgelost.
Die Abhingigkeit des Uberlebens der Individuen einer Art wird ganz von den
Interaktionsmdglichkeiten in einem System von gegenseitigen Hilfeleistungen und
Nutzenbeziehungen gesehen. Die abiotischen Faktoren der Umgebung werden von
einer Gemeinschaft als ganzer registriert und ,,in Wert gesetzt®. Aber aus der Perspek-
tive eines Individuums einer Art sind sie eine black box. Natiirlich kann auch unter
dieser Perspektive nicht alles zu jeder Zeit tiberall wachsen: Salomonssiegel oder
Aronstab in der prallen Sonne auf einer Sanddiine sind so gut wie ausgeschlossen.
Aber das Argument wire nicht, dass es dort zu sonnig und zu trocken ist, sondern
dass sich dort noch keine Lebensgemeinschaft eingestellt hat, die - zusammen mit
Salomonssiegel und Aronstab - diesen Mangel behoben hat. Die Organisation des
Uberlebenskampfes der Gemeinschaft erhilt also Vorrang vor dem Uberlebenskampf
der Spezies.

Interessanterweise fiithrt aber die rein systeminterne, funktionale Definition von
Anpassung, die Betonung der Loslosung von abiotischen Umweltbedingungen vor
Ort, zu einer strikten riumlichen Grenzziehung fiir Entwicklungsprozesse des Le-
bens. Denn die einzelnen Individuen passen sich zwar nicht mehr ihren abiotischen
Wachstumsbedingungen an, aber jedes Interaktionsbeziehungsgeflecht von Vertre-
tern verschiedener Arten ist eine besondere, konkrete Losung des Uberlebensproblems
auf einem komplexen Niveau. Dieses Beziehungsgeflecht kommt definitiv nur einmal
vor und findet an einem bestimmten Ort auf der Erde statt. Das Kontinuum des
Verbunds aller Lebewesen gliedert sich in Bereiche typischer Losungen des Zusam-
menlebens in Gemeinschaften und projiziert damit Entwicklungsstadien der gelun-
genen funktionalen Interaktion auf den Raum.

Demzufolge ist der konkrete Raumbezug der Anpassungszusammenhinge nicht
beobachterabhingig, d.h. das Ergebnis einer Forschungsfrage, sondern real. Es liegt
die Paradoxie vor, dass die vollige Loslosung der Anpassungsidee von der Bindung
der Individuen und Arten an standortliche Umweltfaktoren im Sinne des Common
sense zu einer realistischen rdumlichen Objektbestimmung des Untersuchungs-
gegenstands fihrt. Lebensgemeinschaften sind reale Raumeinheiten. Allerdings hat
sich dabei auch dieser Gegenstand verschoben: Die sich anpassenden Individuen sind
nun Lebensgemeinschaften. (Ich lasse hier die Interpretation vieler Aspekte und
Implikationen dieser Konstruktion wie Sukzession, Klimax, Superorganismus, Teleo-
logie usw. aus; vgl. dazu Eisel 1993.)

Zusammenfassend lisst sich sagen: Die holistische Syndkologie definiert die Los-
16sung der Lebewesen vom Raum dadurch als Anpassung an den Raum, dass diese
sich in Gemeinschaften zu individuellen Funktionseinheiten abschliefen wie Mona-
den. So sind sie dann aufgrund ihres besonderen Zusammenhangs riumlich einma-

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 45

lige Entwicklungseinheiten. Thre Einmaligkeit macht ihre Riumlichkeit aus (und
umgekehrt).

Das Allgemeine ist individuell:
die idiographische Geschichtsphilosophie

Die Denkfigur der Syndkologie entspricht vollstindig einem Aspekt des antimodernen
Zeitgeistes ihrer Entstehungszeit. Die gleiche Bedeutungsverschiebung in der An-
passungsvorstellung und den damit unmittelbar verbundenen Theorieelementen fin-
det in mehreren Wissenschaften statt.

Unmittelbar kongruent ist z.B. in der Anthropogeographie der Angriff auf jeden
Geodeterminismus durch den sog. Possibilismus in Verbindung mit Vidal de la Blaches
Begriff der ,,Lebensformgruppen®. Diese Lebensformgruppen sollten ein theoretisches
Aquivalent fiir die ursichliche Entwicklungsfunktion der abiotischen Milieus bilden.
Auch in diesem Fall bilden die ehedem die Entwicklungsmoglichkeiten der Art be-
stimmenden ortlichen Anpassungsbedingungen nun eher nur einen Reaktionsanreiz
und eine weit auslegbare Handlungsbegrenzung fiir autonom strukturierte Gemein-
schaften. Allerdings ist hier schon die Ebene des kulturellen Lebens gemeint, nicht
das biologische Leben. Das heifit: Hier formiert sich derjenige gesellschaftstheoretische
Hintergrund der Synokologie in der raumwissenschaftlichen Nachbarschaft der
Okologie, der die Okologie intern heuristisch zur synokologischen Wende stimu-
liert.

Dieser Zeitgeist ist auf allgemeiner Ebene in der Geschichtsphilosophie des kon-
tinentalen Konservatismus begriindet. Fiir unseren Kontext interessiert an dieser
Philosophie der im Vorausgegangenen aufgetauchte Zusammenhang zwischen Indi-
vidualitit einer ganzen Lebensgemeinschaft, riumlichem Realismus und der Vorstel-
lung von Natur als einer konkreten Lebensmoglichkeit.

Der methodologische Status dieser Geschichtsphilosophie wird seit Windelband
idiographisch genannt (Windelband 1894, in Windelband 1924: 145). Das Weltbild
wird fir die Neuzeit als Typus bei Leibniz formuliert und bei Herder in die Ge-
schichtsphilosophie eingefiihrt.!

Der Sinn dieses Denkens war es, sowohl dem mechanistischen rationalistischen
als auch dem empiristisch-kontingenztheoretischen Weltbild etwas entgegenzustel-
len und die mit diesen Weltbildern einhergehende Basis von Modernisierung und
Fortschritt zu kritisieren. Individualitit sollte sowohl nicht ein durch einen Weltplan
vollstindig determiniertes Vorkommnis als auch kein beliebiges Ereignis ohne jede
Bindung an das Allgemeine sein. Demzufolge war es konsequent, Individualitit zwi-
schen diesen beiden Polen zu verorten. In diesem Fall steht Individualitit nicht - so
oder so - dem Allgemeinen gegeniiber (und zur Subsumtion bereit), sondern sie ist
das Allgemeine selbst. Allgemeine Geltung, objektiver Rang wird in einem Prozess



46 Ulrich Eisel

nur messbar erreicht, wenn Individualitit erkennbar ist. Zwischen Allgemeinheit und
Individualitit besteht kein Subsumtionsverhaltnis, sondern ein substantielles Reprisen-
tationsverhiltnis.

Die Person

Das Anschauungsbeispiel hierfiir war natiirlich das neuzeitliche Individuum der Re-
naissance, jener Vollmensch mit umfassender Personlichkeit, der Ausdruck des Sieges-
zugs einer ganzen Kultur und ihrer abermaligen Geburt ,auf erhdhter Stufenleiter®
war. Das war das Allgemeine: der Mensch des christlichen Humanismus. Auf der ba-
nalen Ebene lebt diese Idee bis heute in jeder Vorstellung von einer respektablen Per-
son fort. Das ist ein Subjekt, das es zu etwas gebracht hat: zu sich selbst als etwas
Unverwechselbarem angesichts allgemein geltender Mafistibe. Individualitit zu ha-
ben bedeutet, mit Charakter ausgestattet zu sein, so dass Singularitdt mehr und etwas
anderes ist, als nur ein Ridchen in einem Getriebe zu sein, ein verschwindender Punkt
in einer Masse. Individualitit driickt das Ausmaf§ von innerer Eigenstindigkeit inner-
halb eines absoluten Wertekanons sowie Maf3stabstreue gegeniiber dem Wildwuchs
innerer Antriebe aus. Andernfalls entstiinde ethische und édsthetische Gestaltlosigkeit:
subalterne Nachahmer, Kopien, Hiilsen auf der einen Seite oder hohler Originalititswahn
und krasser Egoismus auf der anderen. Kognitiv bedeutet das: Das Typische, Eigenart
hat Geltung, Uniformitit und Undeutlichkeit sowie Unverbindlichkeit nicht. Nach
diesem Modell hat Herder Geschichte gedacht und Kultur auf Natur bezogen.

Das Modell ,,Person” in geschichtlicher Perspektive

Der christliche Universalismus und der durch ihn erreichte Stand der Kultur in Europa
bietet die Mafistibe fiir die Beurteilung aller anderen Kulturen im Hinblick auf ihre
Eigenart. So kann eine eurozentristische mit einer kulturrelativistischen Perspektive
verbunden werden. Entscheidend fiir den Wert einer Kultur ist, dass sie etwas Beson-
deres darstellt, d.h. nicht ,gleichmacherisch® funktioniert wie die moderne Zivilisa-
tion. Dann kann sie noch so zuriickgeblieben sein in ihrem geistigen und prakti-
schen Niveau, sie ist immerhin typisch. Im Gegenteil, gerade die Naivitit als Friih-
form verschafft ihr die Nihe zum Wesen, so wie es nichts Menschlicheres gibt als das
Licheln eines Kindes.

Zugleich ist der Mafistab fur diese Besonderheit, die Art der Individualitits-
konstruktion tiberhaupt, im christlichen Europa realisiert. Damit konnen alle Kultu-
ren als Stufen in einem Entwicklungsprozess, d.h. nach dem Ausmaf der Vollkom-
menheit der Ausprigung ihres Wesens, beurteilt werden. So werden sie vollstindig in
threr Eigenart anerkannt und gewtirdigt und trotzdem in einer universellen (eurozentris-
tischen) Rangordnung festgelegt.

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 47

Der Gegner: die Parteien des Fortschritts und der Emanzipation

Wenn Individualitit das Prinzip allgemeiner Geltung ist und Kulturen sich wie Indi-
viduen allmihlich emporschwingen aus einem Zustand, der den Namen Individuali-
tit noch nicht verdient, dann muss es einen Mafistab fiir diesen Bruch geben. Der
heifdt Freiheit. Hier entsteht jetzt das signifikante Paradox: Freiheit einerseits und
Individualitit im Sinne von Eigenart andererseits miissen zusammengehalten wer-
den. Der Sinn der gesamten idiographischen Konstruktion von objektiver allgemei-
ner Geltung (von Kultur) in der Geschichte ist ja gegen den Sinn und die Realitdt des
liberalen und des aufklirerischen Freiheitsbegriffs gerichtet. Dort ist die allgemeine
Geltung von Individualitit zwar auch in aller Munde, aber sie bedeutet das Gegen-
teil: Sie ist mit Gleichheit in der Weise verbunden, dass nicht jeder die allgemeinen
Prinzipien (der Humanitit) auf seine besondere Weise vorzuleben hat, sondern vor
dem Gesetz gleich viel gilt. Eigenart ist politisch nichts wert. Die gesamte Moderne
ist ein gewaltiger Prozess der Zerstorung von Individualitit (und damit der Eigenart
von Kultur) durch die gleichmacherischen Tendenzen der industriellen Produktions-
weise, der Demokratie, der Verstiadterung, der Erfahrungswissenschaften usw. im Namen
individueller Leistung und des vordergriindigen Nutzens von Gleichférmigkeit - so
sagen die Konservativen.

Freiheit besteht darin, das Gleichheitsprinzip formal egoistisch zu nutzen: Alles,
was nicht dem Freiheitsprinzip widerspricht, kann dafiir eingesetzt werden, dass der
Einzelne sich von zwei Bindungen befreit: 1. von seiner Herkunft und 2. von absolu-
ten Maf3stiben; man nennt das Emanzipation. Beides tut er im Dienste seiner einzel-
nen Bediirfnisse. Partikularitit geht vor Ganzheit - geschichtlich und strukturell. Unter
dieser Bedingung ist jeder sein eigener Herr. Ein Paradox entsteht nicht, denn der
Mensch tut einfach alles Menschenmégliche, um sich sowohl von Natur als auch von
Transzendenz (Herkunft und Absolutes) zu 16sen und diese Bindungen durch eigene,
sachliche Konstruktionen zu ersetzen. Das nennt sich Fortschritt. Er soll die Herr-
schaft tiber das Subjekt seitens derjenigen Abhingigkeiten abbauen, die sich natiirlich
oder metaphysisch begriinden. Anpassung besteht in der Substitution von Natur und
Sinn durch selbstgebaute Sachen. Kultur ist universell: technische Zivilisation.

Das Anpassungs-Losldsungs-Paradox des Humanismus

Ich wechsele nun auf eine ganz andere Ebene tiber. Ich werde versuchen, den
synokologischen Anpassungsbegriff von seinem weltanschaulichen Hintergrund her
verstindlich zu machen. Der Hintergrund ist der Humanismus.

Die humanistische Konstruktion von Kultur besteht darin, dass das Universelle
individuell ist, d.h. nicht gleichartig durch allgemeingiiltige Dinge der Naturbeherr-
schung (wie Coca Cola, Hamburger, Blue jeans oder Microsoft-Software), sondern
eigenartig durch spezifische Bindung (wie Pfahlbauten oder Reetdicher; geeignet fiir



48 Ulrich Eisel

den Nachweis von Individualitit sind alle Definitionselemente von sog. regionaler
Identitit). Der Naturbeherrschungsdrang und der selbstreflexive freie Wille bringt
die Individualitit der Mitglieder einer Frithkultur und damit die Kultur als solche
hervor. Dieser Abstand vom Naturzustand muss paradoxerweise als Anpassungstechnik
an genau diejenige Umgebung abgeleitet werden, von der sie Loslésung bedeutet.
Umgekehrt muss - genauso paradox - die Anpassung an die freiheitlichen Prinzipi-
en, welche den Abstand zur Natur garantieren, der Anniherung an sie dienen;
andernfalls wire Kultur - in beiden Fillen - nur abstrakte Zivilisation.

Ich will jetzt nicht den kulturellen Urknall zu rekonstruieren versuchen, denn
natlirlich war die Sache empirisch nicht so, dass ein paar Affen plotzlich Freiheits-
gefiihle hatten, sondern eher umgekehrt: Uber die Erfindung und Konstruktion des
Heiligen und der Transzendenz, also durch die Abschaffung individueller Freiheit,
die es aber erst potentiell, nicht real gab, begann sich faktisch das Gegenteil, die Idee
der Freiheit in ihrer Gegnerschaft zu Totalitit, Herrschaft und Natur zu etablieren.
Damit wurde Kultur sowohl Kult als auch Kultivierung, und das Paradox begann
seine Kraft in ,falscher Form“ - so hitten Hegel und Marx dariiber geurteilt - zu
entfalten.

Uns interessiert die allgemeine Konstruktion.

Der Humanismus begreift menschliche Individualitit ebenso wie Kultur als eine
freiwillige Anpassung in beide Richtungen und spielt dazu die Pole gegeneinander
aus. Das bedeutet: Die Anpassung an allgemeine Werte und Umstinde seitens des
Individuums oder der Kultur soll sowohl allgemeine Wertmafistibe als auch objekti-
ve natiirlichen Voraussetzungen der Anpassung auf besondere Weise, d.h. individu-
ell, zum Ausdruck bringen. Diese besondere Form des Dienstes am Absoluten und
der Nutzung von Ursprungsbedingungen gilt als Befreiung von bedingungsloser Ab-
hingigkeit. Es entstehen einzelne Idealgestalten von lebendiger Entwicklung. Hierin
liegt die Paradoxie ebenso wie ihre Auflosung. Wenn einzelne ideale Gestalten abso-
luter WertmaRstdbe und des natiirlichen Ursprungs durch individuelle Anstrengung
entstehen, dann gilt die Bindung an diese allgemeinen Gesetzmifligkeiten als eine
Loslosung von ithnen. Die unbedingte Giiltigkeit der Gesetze wird durch den Reich-
tum ihrer Variationen bestitigt und iberwunden - tiberwunden deshalb, weil ihre
allgemeine Geltung und Uniiberwindlichkeit, d.h. ihre Gesetzeskraft, gewissermaflen
durch Variation als Vielfalt von Lebenswirklichkeit reprisentiert wird. Damit wird
der Freiraum dokumentiert, den sie trotz ihrer strikten Giiltigkeit lassen. Die Losgelost-
heit der Bindung besteht in der Besonderheit der Form der Bindung, man konnte
auch sagen: in der Konkretheit der Unterwerfung. Das Individuelle der Angepasstheit
selbst ist die Freiheit in thr. Oder auch: Der jeweilige Abstand von beiden Polen ist
die jeweilige Anndherung an beide in einem Umbkehrverhiltnis, und diese wohl-
begriindete Zwischenstellung ist verniinftige Unabhingigkeit im Einzelfall: Indivi-
dualitit.

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 49

In diesem Sinne wird sowohl die Existenz als auch die Kraft des Allgemeinen erst
durch die eigenstindige Gestaltungsmacht der Einzelform realisiert. Ohne empiri-
sche Welt sind die allgemeinen Ideen gegenstandslos im Wortsinne. Deshalb miissen
die allgemeinen Ideen und Gesetze auf der Seite der Einzelform bereits vorweg als
deren innere Entwicklungsmdglichkeiten verankert sein. Es wird eine Art Synchron-
schaltung zwischen Moglichkeit im Inneren des empirischen Einzelnen und Not-
wendigkeit im ideellen Raum des Allgemeinen tiber diese zwei Ebenen hinweg vor-
ausgesetzt.? Dann bewihren sich die eigenstindigen innenbiirtigen Anlagen des Ein-
zelnen in der gelungenen Anpassung an das Absolute. Ohne die Aktivitit singulirer
Entelechie ereignet sich nichts Allgemeines in der Welt.

Auf die Ebene der Kulturen bezogen bedeutet dies: Die sog. Kulturhéhe eines Volkes
bemisst sich am Ausmaf$ seiner Loslésung von unmittelbaren Naturzwingen. Das ist
ein gangiger Aspekt der Definition von Freiheit und wird universalistisch verstanden.
Er heif}t Naturbeherrschung. Die Ergebnisse nennen sich Zivilisation. Wenn diese
Zivilisation nun einen individuellen Charakter erhalten soll, muss sie sich von ihren
Nachbarn abgrenzen. Dann heifit sie Kultur. Jene allgemeine Naturbeherrschung muss
dann spezifische Formen ausbilden. Da die Befreiung von Naturzwingen einen Ab-
stand von Natur und urspriinglicher Natiirlichkeit markiert, muss die Tatsache, dass
dieser Abstand spezifische Formen hat, dasjenige sein, was den Abstand gleichzeitig
zur Anpassung an diejenige Natur macht, von der die Anpassung eine Losldsung ist.
Allein die besondere Form der Unterwerfung und die Tatsache, dass tiberhaupt solche
Formen gefunden werden, macht die Loslosung sowie deren Qualitit als konkrete und
damit gute Herrschaft tiber Natur aus und umgekehrt.

Diese Konstruktion kann man unter zwei Voraussetzungen denken: 1. Es wird
zwischen sog. abstrakter und konkreter Natur als Ebenen der Definition von Natur
hin- und hergewechselt. 2. Anpassung wird unter der Bedingung definiert, dass die
subjektive Seite, also die Volker, Stimme, Menschen usw. differierende konstante
natiirliche Anlagen zur Ausbildung von Kultur und Kulturhéhe mitbringen. IThr Wesen
ergibt sich nicht allmihlich durch den Kontakt mit den allgemeinen Bedingungen
ihrer Existenz, sondern diese bewihren das Wesen durch diesen Kontakt.

Zu 1. Der Beherrschungsaspekt ist auf abstrakte Natur bezogen. Abstrakt wird die
Natur der experimentellen Erfahrungswissenschaften genannt. Erkenntnisse auf die-
ser Ebene haben technologisches Potential. Da von allen 6rtlichen und zeitlichen
Randbedingungen abstrahiert wird, sind die Erkenntnisse und ihre technischen Arte-
fakte unspezifisch. Damit sie gegebenenfalls dennoch als spezifische gelten und prak-
tiziert werden koénnen, muss die Ebene gewechselt werden: Dieselbe Natur muss als
konkrete Umgebung, als Lebensraum angesehen werden. Dann sind Holz und Stein
nicht Baumaterialien mit allgemeinen physikalischen Eigenschaften und Gegenstand
der Festkorperphysik, sondern Kiefer und Sandstein mit einem besonderen Ausdruck,
der den Geist der Gemeinschaft spiegelt, die die Werke aus den Materialien geschaf-



50 Ulrich Eisel

fen hat. Ein besonderer Raum wird durch diese kulturelle Praxis intelligent und ein-
fithlsam als Moglichkeit interpretiert. Er ist nicht eine Notwendigkeit, gegen die man
sich durch Verallgemeinerung der natiirlichen Ereignisse zu Gesetzen zur Wehr setzt,
indem man die Gesetze technisch simuliert und die Natur iiberlistet, sondern eine
spezifische Moglichkeit, die eigene Entwicklungsfihigkeit als Differenz zu anderen
Kulturen anhand des Kontaktes mit der Natur zu demonstrieren. Wichtig ist hierbei
nun: Die konkrete Natur ist genauso ein gesellschaftlich konstituiertes Abstraktum,
eine Sinnkategorie und nicht einfach eine primire Faktizitit, wie die sog. abstrakte
Natur der Naturwissenschaften, welche als Abstraktion von der konkreten gehandelt
wird, so dass die konkrete im naiven, reflexionslosen Denken gar nicht als Abstrak-
tion gedacht werden kann (vgl. dazu Eisel 1981, 1986).

Damit sind wir bei Punkt 2.

Zunichst die Gegenposition zu dieser zweiten Voraussetzung: Wenn die Entwick-
lung von Naturbeherrschung zu differierenden, eigenartigen Kulturen fithrt, dann
konnte das mit der Differenz der verschiedenen regionalen Umwelten begriindet
werden. Anpassung wiirde als Wirkung auf Ursachen - wie warmes oder kaltes Klima,
fruchtbaren oder steinigen Boden - kausal reagieren. Anpassung wire nicht nur durch
die allgemeinen Notwendigkeiten des Uberlebens im strikten Sinne determiniert,
sondern auch durch die besonderen Méglichkeiten. Die wiirden dann als besondere
Notwendigkeiten interpretiert. Notwendigkeit und Moglichkeit sowie abstrakte und
konkrete Natur fielen zusammen in der Determination durch die Natur. Die Unter-
schiede in der ,,Kulturhhe® auf dem Erdball wiren erdriumlich bedingt. Diese sog.
Milieutheorie wird normalerweise dem Konservatismus als ,,Geodeterminismus® in
die Schuhe geschoben. Antiemanzipatorische Unterwerfungstheorien des Subjekts
und Rassismus sollen angeblich daraus folgen. Diese Unterstellung ist falsch. In die-
sem Konzept ist kein Platz fiir die Idee der individuellen Freiheit, auf welcher der
Konservatismus besteht.

Deshalb zuriick zum Konservatismus: Individualitit - und auch die verniinftige,
rechtschaffene Entwicklung von Kulturen - war dadurch definiert gewesen, dass ein
lebendiges System seine gegebenen inneren Moglichkeiten (Entelechie) im Verein
mit absoluten Werten zu vollkommener Gestaltung bringt. Ein Individuum ist die
einmalige wiirdevolle Demonstration des Absoluten. Um dahin zu gelangen, muss
das Individuum freiwillig das Absolute erkennen, akzeptieren und realisieren, indem
es sich Giber seine Natur, die Triebe, Bediirfnisse, kleinlichen Egoismen, korperlichen
Wehwehchen, billigen Liiste und Zerstreuungen, den schnéden Mammon - kurzum
iber die Siinde und die Welt - erhebt. Wer stindig ,,die Sau rauslidsst®, der ist nicht
frei, sondern abhingig und getrieben.

Freiheit bedeutet somit Abkehr von Naturzwingen und Partikularitit und ist am
Gegenteil, an den absoluten Ideen orientiert. Deshalb widerspricht dieser Freiheits-
begriff dem der Emanzipation, die ja die natiirliche Bediirftigkeit als Moglichkeit der

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 51

Legitimation von Handlungen interpretiert, die dem Absoluten (wie z.B. religidsen
Verboten) widerstehen. Siinde gibt es hierbei nicht mehr.

Der christliche Aspekt der paradoxen Anpassung

Der Widerspruch zwischen Anpassung und Loslosung bzw. seine humanistische
Auflésung ist im christlichen Freiheitsbegriff enthalten; dort ist Freiheit an absolute
Mafstibe gebunden. Die Pointe besteht jedoch darin, dass die strikte Ausrichtung
des Individuums am Absoluten genauso die Freiheit der Einzelwesen vernichten wiirde,
wie es die reine Naturdetermination tut.

Deshalb vermeidet der Freiheitsbegriff der idiographischen Geschichtsphilosophie
diese abstrakte Alternative zur Naturdetermination. Nur so wird Individualitit der
Kern des Paradigmas und die Hiille einer Paradoxie: Freiheit ist nur zu realisieren,
wenn einerseits das Weltliche und der Leib dem Absoluten angemessen werden und
andererseits das Absolute den Gesetzen der Welt angemessen bleibt. Nur als singuli-
re, autonom gestaltete Einheit von Korper und Geist kann Anpassung Freiheit be-
deuten. Das bedeutet theologisch, dass - ganz abgesehen von der Siinde - nicht das
Gesetz, das Wort, der eine Gott regiert, das wire der Alte Bund, sondern ein Para-
dox: der fleischgewordene Gott, d.h. die konkrete personale Einheit von Absolu-
tem und Welt. Das ist der Neue Bund. Christen glauben an das Leben Jesu, nicht
an Gott.?

Durch die Einfithrung von Jesus ergibt sich die verniinftige Paradoxie zwischen
Loslosung und Anpassung: Die Menschen sind durch den Tod des fleischgewordenen
Gottes fiir alle Zeiten von Geburt an erldst, aber noch nicht selig. Das heif3t, sie sind
mit der Moglichkeit ausgestattet, in die ewige Seeligkeit einzugehen, miissen aber erst
noch ein Leben leben wie Jesus. Sie miissen ihm freiwillig nachfolgen in einem auto-
nom gestalteten Interpretationsprozess des Wortes Gottes (mal mehr, mal weniger
angeleitet durch dessen Institutionen, je nach Sekte oder Konfession). Jeder Mensch
muss in seinem Lebenslauf aus sich herausholen, was ihm durch das Absolute an
allgemeinen Maf3stiben geboten und an Méglichkeiten in die Wiege gelegt wurde.
Das Mogliche muss von sich aus das Notwendige wollen, und das Notwendige muss
das Mogliche einrdumen. Ein Vorbild ist Jesus. Er hat aus sich das gemacht, wovon
er wusste, dass es thm vorgegeben war. Aber er ist damit nicht einem Schicksal ge-
folgt, sondern voller Verzweiflung und Liebe seiner freien Entscheidung, weil er eben
ein Mensch war und nicht eine Marionette Gottes. Alles geschah aus Liebe zum
Vater und zu den Menschen. Liebe ist aber eine Entschiedenheit, nicht eine Obses-
sion oder ein Fatum.

Jeder Christ lebt also nach dem Prinzip der Bewahrung. Er holt quast im Nachhinein
ein Leben lang die in ihm lingst verankerte Erldsung durch Jesus, seine Mglichkeit,
seine Anlage, tiberhaupt zu den Auserwihlten (im Himmel) zu gehoren, ein. Ob er



52 Ulrich Eisel

das tut, ist ihm freigestellt. Er ist durch diese Vorgabe nicht vorbestimmt, sondern
gewissermaflen nur ausgeriistet, dies aber definitiv. Er kann sich um jede gute Tat
driicken, aber er kann sich nicht um seine Méglichkeit driicken, in die ewige Selig-
keit einzugehen, d.h. um die Erlésung durch Jesus. Stindigt er, widerspricht das nicht
nur einem gottlichen Gebot, sondern es zerstort seine Selbstbestimmungsméglichkeiten
(durch die Liebe). Wenn aber alles gut geht, 16st er sich von seinen allgemeinen na-
tiirlichen, leiblichen Notwendigkeiten so weit und auf eine Art, dass er damit zugleich
ein seinen konkreten Umstidnden entsprechendes eigenartiges Ebenbild Gottes wird.
Er passt sich seinen ganz spezifischen korperlichen und seelischen Méglichkeiten so
an, dass seine Art des Triebverzichts eine verniinftige Losung im Kompromiss zwi-
schen praktischer Lebensbewiltigung und Gottesebenbildlichkeit ergibt. Diese An-
passung beriicksichtigt sowohl die kulturellen Maf3stibe, die einer Nachfolge Jesu
nicht im Wege stehen, als auch die Besonderheiten der speziellen Freiriume dieser
Kultur.*

Eine solche Losung ist vom humanistischen Geist durchdrungen, weil sie konkret
angemessen ist, nicht nur abstrakt méglich war. Freiheit bemisst sich an der Eigen-
standigkeit der Realisierung einer prekiren Balance zwischen Naturbedingtheit und
unbedingter Freiheit, nicht an der Beliebigkeit der Ziele bei grofftmoglicher Entfer-
nung vom Ursprung und von den herrschenden Prinzipien. In der Loslésung von
abstrakten Zwingen durch Anpassung an konkrete Formen ihres Auftretens bewihrt
sich die Anlage zur Liebe, die durch die Erlésung eingepflanzt wurde. Noch heute
sprechen wir ja von der Liebe zum Detail und meinen damit eine besonnene Auf
merksamkeit gegeniiber Besonderheiten, eine Aufmerksambkeit, die Verantwortungs-
gefithl mit spielerischem und frohlichem Sinn kombiniert.

Freiheit geht von der Bindung an konkrete Lebensmoglichkeiten aus, weil sie ein
Weg zwischen anmaflendem universellem Herrschaftsanspruch einerseits und der
Unterwerfung unter das Absolute einschlieflich der Naturgesetze andererseits ist. Die
Aufrechterhaltung des Herrschaftsanspruchs wiirde die Naturdeterminiertheit einfach
nur abstrakt umkehren (das wire das, was die Gegner Emanzipation und Fortschritt
nennen). Die Unterwerfung wiirde demgegeniiber das allgemeine Gesetz hypostasie-
ren (das ist das, was die anderen Gegner Gerechtigkeit nennen). Humanistische Frei-
heit ist eine gebundene Freiheit, wenn man sie aus derjenigen Perspektive betrachtet,
unter der Freiheit aus Beliebigkeit und Schrankenlosigkeit bestiinde; und sie ist eine
Blasphemie aus der Perspektive der Gerechten - deshalb wurde Jesus getotet.

Volkische Konsequenzen

In genau der Weise, wie der Christenmensch einer wird, ereignet sich bei Herder Ge-
schichte. Auf der Seite der Kulturen bewihrt sich der Volkscharakter im Kampf und
im Verein mit den Erdrdumen. Aus dieser Geschichtsphilosophie ist die Geographie

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 53

als Kulturlandschaftskunde hervorgegangen. Parallel entstand die Okologie. In der
Geographie entspricht die Erde dem menschlichen Kérper, der humanistische Geist
der Menschheit, die Kulturen den Individuen, die Geschichte dem biographischen
Leben, die Volkscharaktere der Kulturen den Seelen der Individuen in ihrer Besonder-
heit, in denen ihnen ihre Pridisposition verliechen und festgeschrieben wurde.

Das volkische Weltbild und der vélkische Rassismus bauen darauf auf. Man braucht
diesen Charakter nur modern erfahrungswissenschaftlich zu definieren, dann landet
man bei Rasse, Blut und Erbgut, die verantwortlich fiir die historische Entwicklungs-
moglichkeit von Kulturen sind. Der volkische Rassismus besteht aus der Projektion
des humanistischen Personlichkeitsbildes und der konservativen Geschichtsphiloso-
phie auf den Versuch, den modernen Nationalstaat anders als demokratisch und
dennoch naturrechtlich zu begriinden. Durch diese Verbindung liegen die ,,Kern-
paradigmen® von Geographie und holistischer Okologie politisch relativ fest und
erhalten natiirlich umgekehrt in der Ziichtungs-, Fortpflanzungs- und Rassentheorie
sowie in der Geopolitik eine prominente Stellung fiir die wissenschaftliche Legitima-
tion eben jener politischen Ideologie und Praxis.

Das Anpassungsparadox als Raumparadox

Ich kehre jetzt zur holistischen Synékologie zuriick und drehe die Argumentation
um. Diese Variante der Okologie formuliert die Individualititskonzeption, die Frei-
heit und Anpassung verniinftig - wenn auch mit prekiren politischen Implikationen
- integriert, als Entwicklungstheorie natiirlichen Lebens. Die Ebene der Kultur ent-
spricht vermutlich der der Lebensgemeinschaften, die Ebene der Stimme bzw. Vol-
ker derjenigen der Arten. Die Ebene der Individuen der Arten ist synonym mit den
menschlichen, aber marginal: Wesentlich ist die Individualitit der Kulturen bzw. Le-
bensgemeinschaften, d.h. das individualistische Prinzip wird auf ,hdhere®, histori-
sche Ganzheiten angewandt.

In beiden Fillen ist der Raum systematisch relevant, aber paradox im Sinne des
Loslosungs-Anpassungs-Paradoxons: Die Gesellschaften definieren sich in ihrem
Entwicklungsprozess mafigeblich als Raumeinheiten, ohne vom Raum abzuhingen.
Im Gegenteil: Sie sind in genau dem Mafle vom Raum losgelost, wie sie sich ihm
angleichen. Dem Zauberwort ,Bewihrung® auf der Ebene der Anpassung entspricht
das Zauberwort ,,Gestalten® im Gegensatz zu ,,Beherrschen® und ,,Planen” auf der
Ebene der Loslésung. Es bezeichnet das Anpassungsparadox als verniinftige, weil
maflvoll am Besonderen orientierte Handlungsleistung.

Vollendung einer Selbstentwicklung im Raum (Ebene: konkreter Raum / Land-
schaft) hat also Geltung, obwohl und weil den riumlichen Bedingungen (Ebene:
abstrakte Natur / abstrakter Raum) keinerlei unmittelbar determinierender Einfluss
eingerdumt wird. Wann immer so gedacht wird, nennt man gesellschaftliche bzw.



54 Ulrich Eisel

biotische Entwicklungen organisch. Die Gegner wiren chaotisch, das ist die Bediirf
nis- und Emanzipationswelt, oder mechanisch, das ist die Welt der absoluten Bestim-
mung.

Ich werde im Folgenden zwei weitere Ebenen einfiihren: einerseits durch eine knappe
Gegeniiberstellung der synokologischen und der autékologischen Raumvorstellung.
Diese Ebene soll durch den Kontrast eine Kritik derjenigen politischen Bedeutungs-
zuweisung vorbereiten, die den Geodeterminismus als konservativ und in der Konse-
quenz rassistisch einordnet. Andererseits wird dann diese politische Kritik durchge-

fiihrt.

Die autdkologische und syndkologische Raumkonzeption

Der Ambivalenz sowohl von Anpassung als auch von Raum in der Syndkologie steht
die klare Vorstellung einer riumlichen Abhingigkeit aus der Autékologie gegeniiber.
Dort wird das Wachstum von einzelnen Lebewesen einer Art durch diejenigen dufle-
ren, riumlich vorliegenden Faktoren bestimmt, die thm zutréglich sind oder nicht.
Eine Pflanze liebt sauren Boden, Feuchtigkeit und Schatten. Erhilt sie alles, wichst
sie, wenn nicht, dann nicht. Daraus folgt eine strenge riumliche Abhingigkeit der
Lebewesen, denn die abiotischen Faktoren existieren in riumlicher Verteilung. Diese
Folgerung ist falsch bzw. fithrt auf eine falsche Fihrte.

Denn eigentlich sind Sduregrad, Feuchtigkeit und Sonneneinstrahlungsdauer kei-
ne Ortseigenschaften, sondern allgemeine physikalische Messgroflen, die natiirlich
jederzeit raumzeitlich auftreten und - wenn sie abiotische Faktoren genannt werden
- zu einer Umwelt stilisiert werden. Aber wie eine ,,Welt“ oder wie ein ,,Lebensraum®
werden sie gar nicht angeschaut. Sie sind ein in rdumlichen Koordinaten festgelegter
Ursachenkatalog von Wirkungen, die bei umgekehrter Blickrichtung Anpassung ge-
nannt werden. Aber ,regional ist diese Anpassung nicht. Kein Raum wird genutzt
oder erobert; stattdessen wird - bei Klimadaten planetarisch zoniert, bei Gestein usw.
kontingent - nur das ,Vorkommen® von allgemeinen Wachstumsbedingungen geeig-
net notiert. Riume sind dann keine Lebensriume, sondern Verbreitungsgebiete. (Das
entspricht etwa der Differenz von Volk und Bevélkerung oder Gemeinschaft und
Gesellschaft.)

So kann man sagen, dass eigentlich dann, wenn in der empirischen Feldarbeit an
bestimmten Orten kausale Beziehungen zwischen abiotischen Ursachenkomplexen
zu Wirkungen gemessen werden, Wirkungen, die Wachstum von Lebewesen genannt
werden, immer nur raumzeitliche Fallbeispiele von allgemeinen biologischen Gesetz-
mifigkeiten zur Verifikation von diesen Gesetzen eingesetzt werden. Das bedeutet
aber nicht, dass Leben in rdumlichen Entwicklungsprozessen beobachtet wird. Zwar
kann man dies umgekehrt deuten, nimlich als Anpassung an riumliche Gegebenhei-
ten: als suche sich das Leben seine Existenzméglichkeiten im Raum oder als boten

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 55

die Riume ihm solche an. Aber riumlich ist dann eine latent teleologische Metapher
fiir empirisch. (Diese Sichtweise dokumentiert nur, dass es einen gewissen Sog gibt,
selbst kausal objektivierte Phinomene dann teleologisch zu denken, wenn es um
Leben geht - im Gegensatz zu Maschinen (vgl. Eisel 2002).) Man erhebt empirisch
mittels Indikatoren allgemeine Prozesse in der Unterschiedlichkeit ihrer taxonomi-
schen Ergebnisse und notiert sie. Das nennt sich Klassifikation. Das Interesse ist also
taxonomisch, nicht riumlich. Arides Klima wird mit Pflanzen in Verbindung gebracht,
die Sicherheitsstacheln ausbilden, um ihre Wasserspeicher zu schiitzen. Die Kartierung
ihrer Verbreitung hat deskriptiv-inventarischen Charakter, ist allenfalls Geo-graphie,
nicht Okologie - aber auch die Geographie wiirde das nur als Propideutik ihrer
Kernfragen akzeptieren.

Daraus folgt auf der kulturellen Ebene, dass bei dem, was man Geodeterminismus
nennt, der Raum als Erdraum véllig irrelevant ist. Dagegen ist bei dem, was man als
die Abkehr vom und Kritik am Geodeterminismus betrachtet, nimlich die Vorstel-
lung, dass Anpassung ein rein innergesellschaftliches Phinomen ist, der erdriumliche
Charakter der Ergebnisse ein wesentlicher systematischer Aspekt. Raum ist hier Me-
tapher flir die Konkretheit, nimlich die besondere Konstellation von allgemeinen
natiirlichen Ursachen fiir die Entwicklung von gesellschaftlichem bzw. biotisch-ge-
sellschaftlichem Leben. Diese Perspektive garantiert den Charakter der Individualitit
von Leben im Sinne einer sich real selbst abgrenzenden Entwicklungssituation auf
der Erde.

Aber auch in der Autdkologie kann man den Verbreitungsgebieten von Indikato-
ren fir Wachstumsbedingungen einen riumlich-systematischen Aspekt abgewinnen.
In der Geographie ist das geschehen. Man regionalisiert dann mit Hilfe der Physio-
gnomie von Landschaften, die sich aus dem Eindruck wesentlicher gestaltbildender
Aspekte der Kombination von Elementen einer Gegend zu einem einheitlichen
Ausdruck zusammensetzt. Alexander von Humboldt hat damit die Geographie (und
einen Zweig der Okologie) begriindet.’ Er hat einerseits jene autdkologischen Ursa-
che-Wirkungs-Zusammenhinge genau gemessen und andererseits auf dem Genuss der
Physiognomie von Landschaften als wissenschaftlicher Beobachtungspraxis bestan-
den (vgl. Eisel 1997). Raum bedeutet hier nur immer ein Bild. Aber dieses Bild soll
fir funktionale Beziehungen zwischen abiotischen Faktoren und Merkmalen von
Lebewesen stehen, Faktoren, die physiognomisch wirksam sind, weil sie die taxono-
mischen Eigenschaften beeinflussen. Das Bild kennzeichnet Gebiete spezifischer
Anpassungsreaktionen und -gestalten verschiedener Art (nimlich der verschiedenen
Arten, die iiberhaupt dort tiberleben kénnen). Auch daraus ergibt sich eine Art von
raumlichem Zusammenhang. Aber das sind eher Ansammlungen von Merkwiirdig-
keiten der Organbildung als Gemeinschaften der Reaktion von funktionalen Verbin-
dungen untereinander auf ein allgemeines Problem (wie z.B. Trockenheit oder Boden-
versalzung). Diese Ansammlungen heiflen ,,Vegetation®, und das ist ein systemati-



56 Ulrich Eisel

scher Begriff, keiner der riumlichen Vergesellschaftung. Man spricht daher auch von
Vegetationsbestinden. Ein Bestand ist keine Gemeinschaft.

Von einem bestimmten Zeitpunkt an prallten in der Geographie genauso wie im
6kologischen Denken mit der Autokologie und der Synokologie zwei Paradigmen
aufeinander: ein nomologisch-universalistisches (mit formal-dsthetisch begriindeter
Regionalisierung der Wachstumsfunktionen) und ein idiographisches (mit teleologisch-
substantialistisch begriindeter Asthetisierung des Raumes). Beide lieben die Eigenart,
aber sie begriinden und benutzen sie entgegengesetzt. Fiir die einen ist sie das dsthe-
tische Anregungspotential fiir erfahrungswissenschaftliche Einzelanalysen von einzel-
nen Uberlebensstrategien von Arten (Autokologie), fiir die anderen das Ergebnis ge-
lungenen Gemeinschaftslebens (Syntkologie). Eine typische Art ist im einen Fall ein
reizvolles oder dominierendes Bildelement im Vegetationskleid, das sich allgemeinen
Gesetzen des Einflusses von Klima, Gestein usw. auf das Wachstum von Lebewesen
verdankt. Im anderen Fall ist sie ein notwendiges Gestaltungselement der vollkomme-
nen Selbstabgrenzung von ,Superorganismen® - funktional und rdumlich. Dort, wo
empirisch die riumlichen Ursache-Wirkungs-Beziehungen wirklich standértlich gemes-
sen werden, ist der konkrete Raum im ganzheitlichen Sinne nur ein Anregungspotential
als reizvolles Bild: Landschaft. Dort aber, wo Standort vollstindig vom Erdraum abs-
trahiert, ist Leben ein raumgliedernder und Raum erobernder Prozess.

Die paradoxe Konstruktion des Verhiltnisses von raumlichem und funktionalem
Aspekt der Anpassung in diesen beiden Paradigmen stiftet auch im sog. dkologi-
schen Diskurs politische Verwirrung.

Verkehrte Welt in der 6kologischen Parteienlandschaft

Durch meine Interpretation wird die Kritik an Geodeterminismus, Naturalismus und
Rassismus auf den Kopf gestellt. Ins Zentrum habe ich die Idee der Anpassung durch
Bewihrung gestellt. Das umgebende Paradigma ist so konstruiert, dass Anpassung
von Leben - biologisch oder sozial - nicht objektivistisch-naturalistisch und nicht
deterministisch definiert wird. Stattdessen wird sie als gestaltende, nicht-mechanisti-
sche, liebevolle Aneignung von Umwelten durch Individuen - ob einzelne oder
Gemeinschaften - definiert, die damit ihre Freiheit organisch entwickeln. Das ist die
philosophische Grundkonstruktion des Konservatismus und der Common sense des
Gutmenschen, der sich gar nicht so konservativ, sondern an der Spitze von Fort-
schritt, Emanzipation und Aufklirung wihnt.

Daraus folgt: Die diversen Vorschlige zum gebremsten Fortschritt, das ganze
Nachhaltigkeitsgefasel oder das Gerede von den angepassten Entwicklungen in allen
gesellschaftlichen Bereichen, sind nicht das, was sie vorgeben, namlich ein verniinf-
tiger Kompromiss zwischen konservierenden und fortschrittlichen Tendenzen oder
gar einfach fortschrittlich. Sie sind der Konservatismus selbst.

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 57

Fiir die Selbsttiuschung bedarf es eines Zerrbildes vom Konservatismus. Es besteht
darin, dass das Gebot der Unterwerfung des Individuums bzw. der Gesellschaft unter
ein natiirliches (oder naturwiichsiges) Ganzes und die strikte Anpassung an bestehen-
de Bedingungen, die Bewahrung natiirlicher Abhingigkeiten der subjektiven Sphire
von objektiven Gesetzen im Sinne der Einwilligung in eine duflere Vorbestimmung
oder dhnliches unterstellt wird. Gehorsam und Ordnung gelten als Leitideen.

Das Gegenteil ist der Fall. Fiir den Konservatismus gibt es ein Primat der autono-
men Selbstausgestaltung der subjektiven Sphire. Der Leitbegriff heifit Freiheit, nicht
Unterwerfung. Die antifortschrittliche Komponente der Entwicklungsvorstellung liegt
darin, dass die Art der Freiheit zugleich Anpassung garantiert. Freiheit kann mit Ord-
nung - einem der anderen Leitbegriffe - konvergieren, weil die Idee der Bewihrung
objektive duflere Determination ausschliefit, aber trotzdem absolute Mafistibe ein-
schliet. Die Bewihrung erlaubt es, den Bezugspunkt, der den Gegebenheiten etwas
Unverriickbares verleiht und Konservieren zu etwas Verniinftigem werden lisst, in
die Subjekte zu verschieben. Umgekehrt - und unter politischer Perspektive - bedeu-
tet das: Wenn man das Gegebene als unverriickbar und naturwiichsig deklarieren
will, so dass Konservieren verniinftig wird, und dennoch mit dieser Angepasstheit
dem Entwicklungsgedanken Rechnung tragen und Entwicklung sogar voranbringen
will, dann muss man 1. das Unverinderliche in den subjektiven Méglichkeiten veran-
kern. Dann kann nimlich 2. mittels Bewihrung erklirt werden, dass und warum erreich-
te Entwicklungsstufen gerade durch Anpassung mdoglich wurden und dass Hierarchi-
en legitim sind, weil sie natiirlich sind. Das historisch Notwendige (individuelle Kultur-
hohe gegentiber der abstrakten Zivilisation) ist dann durch das subjektiv Mogliche
vorgezeichnet; und das subjektiv Mégliche ist unausweichlich objektiv verankert, nim-
lich als natiirliche Eigenart. Geschichte wird aus der Natur des Menschen abgeleitet.
Damit ist die strukturelle Basis des Rassismus gegeben. Ontologien vom Wesen des
Menschen werden zwingend und Emanzipationstheorien tiberfliissig.

Dennoch folgt daraus und gerade daraus ein positives Verhiltnis zur Revolution.
Der gewaltsame Umbruch ist zwingend fiir die mit den Anlagen zu hoher Kultur
eigentlich Ausgestatteten, wenn sie in einer dekadenten Welt der Vermassung (keine
Individualitit), der Gleichmacherei (keine Individualitit), aber auch der blassen Bii-
rokraten (keine Individualitit: fehlendes Charisma) und der mechanischen Funktions-
erfiillung, Prinzipienreiterei und Planungen (keine Individualitit: Mangel an person-
licher Gestaltungskraft) - kurzum in der modernen Demokratie - leben miissen. Die
konservative Revolution hat deswegen nicht lange auf sich warten lassen zu Zeiten
der Erfindung der Synékologie. Konsequent wurden daher rot und braun fir die
Biirgerlichen gleich und fiir die verschieden gefirbten Revolutionire der definitive
Widerspruch. Sie machten beide eine Revolution gegen die Entfremdung in einer
falschen Welt: die einen zur Emanzipation der unterdriickten Klassen, die anderen
zur Bewihrung der wertvollen Rassen.



58 Ulrich Eisel

Das alles ist die Gegenseite des Geodeterminismus und der als konservativ und
latent rassistisch geschmihten Milieutheorien (wie z.B. der Theorie tiber die hervor-
ragenden Menschen der gemifigten Zonen). Der Geodeterminismus ist Bestandteil
der Aufklirung. Er gehort dem monistischen Weltbild an und ist ein nomologischer
Universalismus in dem Sinne, wie ich oben auch die Autdkologie beschrieben habe.
Einzelereignisse einer bestimmten Klasse werden unter allgemeine Gesetzeshypothesen
subsumiert. Raum ist ein Aspekt von Randbedingungen, die es zu eliminieren gilt.

Wenn man den autékologischen Anpassungsbegriff nun doch als Raumkonzept
interpretierte, dann handelte es sich um die geeignete Erfassung von Raum-Zeit-Ko-
ordinaten fiir die Auflistung von empirischen Testfillen einer Theorie. Die erdriumliche
Konkretheit tduscht lediglich dariiber hinweg, dass der Arbeitstypus ,Feldarbeit®
systematische kausale Hypothesen mit den Randbedingungen kurzgeschlossen erfasst.
Die Raum-Zeit-Koordianten des Planeten fiir alle Testfdlle von Organbildung sehen
dann aus wie raumliche Ursachen. Aber eigentlich werden kausale Gesetzeshypothesen
tber nichtrdumliche Variablen verifiziert. Jedes der interessierenden Phinomene kénnte
man genau so gut im Labor simulieren.

Somit entspricht die autékologische Anpassung der dem Konservatismus gegen-
iiberstehenden, aufklirerischen Idee des Verhiltnisses von Individualitit und Allge-
meinheit; hier wird der Einzelne als gleichgiiltiges Ereignis vor dem Gesetz behan-
delt, und Entscheidungen werden niemals von der Eigenart oder gar dem natiirlichen
Bauplan der Person her begriindet. Die entsprechende Anpassungsidee steht der Idee
der Bewihrung fixer innerer Anlagen diametral gegeniiber. Ich gehe im Folgenden
nicht auf das ganze Feld der antiteleologischen Alternativen zum Bewihrungsparadigma
ein, z.B. den Darwinismus, sondern nur kurz auf die Theorie, die von den volkischen
und antimodernen Modernisierern attackiert wurde.®

Wider den Knetgummi

Die Alternative zur Bewdhrung heifft Knetgummi. Der Begriff stammt - in diesem
Kontext - von Richard Walter Darré, dem Schopfer der ,,Blut und Boden®-Theorie
und Retter des deutschen Bauerntums. Er wendet sich damit explizit gegen Lamarck.

»Er [der Verfasser, U. E.] versteht unter der Ziichtung durch die Umwelt durchaus nicht
das, was der Lamarckismus darunter versteht; diesem ist die Rasse eine Art von Knetgum-
mi, in der jede neue Umwelt die alten Ziichtungsergebnisse ausloscht und neue eingrabt
(...). Fir Verfasser ist Ziichtung durch die Umwelt die auslesende Merze ungeeigneter
Einzelwesen; auf diese Weise entsteht eine Hiufung der geeigneten Erbablagen in den
Uberlebenden, was schlielich zur Homozygotie der Anlagen und damit zur Festigung
der rafllichen Erscheinung fithrt.“ (Darré 1934: 226)

Es wird deutlich, was der Dorn im Auge ist: die Vorstellung einer Determination der
Entwicklung von Organismen im Sinne einer verfestigten Reiz-Reaktion im funktio-

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 59

nalen Zusammenhang der Uberlebenssicherung, d.h. die Eingliederung eines in sei-
nen Méglichkeiten variablen Individuums in ein natiirliches du8eres Determinations-
geschehen, in dem die Entwicklung der Individualitit durch das Naturangebot ge-
steuert wird.” Wenn nimlich die Individuen durch Habitualisierung auf dieses Ange-
bot so reagieren, dass sich ihre Anlagen verindern, d.h. der sie umgebende Raum sie
so schult, dass sie fortan allgemein unabhingiger werden statt nur konkret gefithlvol-
ler und bauernschlauer in der Nutzung der Abhingigkeit, dann ist Emanzipation
moglich und natiirlich. Damit ist nimlich die Umwelt daran schuld, wie man ist,
und man kann umgekehrt durch Verinderung der Umwelt seine eigenen Méglichkei-
ten erneuern. Das ist vor allem relevant, wenn man krank, dumm oder arm oder alles
zusammen ist: Dann ist die Tatsache, dass man in der Gesellschaft unten steht, nicht
mehr zwingend, sondern eine Sache der Umstinde.

Das widerspricht dem Klasseninteresse der Konservativen. Die sind keinesfalls daran
interessiert, dass durch Anpassung allgemein Neues entstehen konnte. Anpassung
soll eine Befreiung sein, die nichts Bestehendes wirklich verloren gehen lisst. Und
nicht jeder soll alle Moglichkeiten haben. Es soll eine natiirliche Rangordnung der
Moglichkeiten geben, innerhalb der jeder freiwillig seinen Beitrag zur Vollkommen-
heit des Bestehenden anstrebt. Nur dann ist die Welt eine horizontale und vertikale
Vielfalt von substantiellen Eigenartigkeiten.! Umgekehrt gilt dann aber auch: Wer fiir
eine solche Welt und gegen Monotonie, Beliebigkeit und formale Schnérkel kimpft,
stiitzt den Konservatismus, selbst wenn er auf dem Wahlzettel das Gegenteil ankreuzt.

Ich fasse die Situation der politischen Selbstreflexion im 6kologischen Diskurs zu-
sammen: In der Regel wird die Rede von der Anpassungsnotwendigkeit von Individu-
en oder Gesellschaften an die Natur bzw. von der grundsitzlichen Abhingigkeit von
ihr als einer Umwelt als konservativ diagnostiziert; es wird eine nichtoffene Gesell-
schaft gewittert. Das ist falsch bzw. irrelevant, weil es so unspezifisch ist, dass es nichts
sagt. Es schlieflt konservative, liberale und aufklirerische Weltbilder ein. Dann wird
dies zumeist mit Geodeterminismus identifiziert und Rassismus gewittert. Das ist auch
falsch. Denn wenn Geodeterminismus gemeint wére, wire es eine aufgeklirte Vorstel-
lung; die Moglichkeit der Emanzipation wire eingeschlossen, die des Rassismus un-
wahrscheinlich. Dann wird dem Feind - weil ungebremster Fortschritt, Neoliberalismus,
Globalisierung usw. ins Gerede gekommen sind - jener oben schon angedeutete Kom-
promiss der Nachhaltigkeit entgegengestellt, mit der Vorstellung, das sei die fort-
schrittliche Alternative zur vorherrschenden Kapitalentwicklung. Das ist wieder falsch,
weil es dem Konservatismus angehdrt. Danach entsteht das groffe Wundern, dass alle
Aktivititen, die in diesem Geiste eine offene Gesellschaft voranbringen sollen, dieje-
nigen Tendenzen zunehmend verstirken, die man damit abschaffen wollte. Die Schuld
wird dann bei denen gesucht, die anfangs als die Ewiggestrigen diagnostiziert wur-
den. Das ist wieder falsch und eréffnet die nichste Runde desselben Spiels. Und so



60 Ulrich Eisel

dreht sich das Selbstzerstorungskarussell der christlichen Kultur, in der die Erlésung
vom Tod schon vor der Geburt stattgefunden hat und der Tod dazu dient, erst wirk-
lich geboren zu werden.

Allgemeines Resimee zum Raumproblem

Ich will nun noch das Thema Raum zu einem verallgemeinerten Ende bringen: Die
beiden grundlegenden Anpassungsvorstellungen des 6kologischen Paradigmas fiih-
ren zwar zu grundlegend verschiedenen Raumbegriffen, aber an beiden ist ablesbar,
dass der Raum nicht ein beobachtbarer Gegenstand ist, sondern die duflere Form der
Anschauung, ein transzendentales Prinzip, in dem ein Aspekt der Empirizitit der
Welt hervorgebracht wird. Als Objektbegriff ist Raum daher immer eine Metapher
fiir einen speziellen systematischen Aspekt eines Gedankengebdudes. Riumlich arti-
kulierte Dimensionen von naturwissenschaftlichen Theorien oder Beobachtungen
benennen immer die Anerkennung (oder Nicht-Anerkennung) eines Auenverhiltnisses
von Objekten. (Ich lasse jetzt die mechanische Welt der dynamischen Bewegungen
von Kérpern au8er Acht. Dort ist der Raum ein absoluter duerer Rahmen und Maf}
fiir den Zeitverbrauch von Bewegungen.) Wenn das Empirische nun ein Phinomen
ist, das eine sog. Entwicklung aufweist, dann wirkt scheinbar in ihm die innere Form
der Anschauung, die Zeit - d.h., es lebt. Die zuerst genannte, die duflere Form der
Anschauung verleiht ihm im Hinblick darauf, nimlich im Hinblick auf diesen innen-
gesteuerten Zeitablauf, der sich Leben nennt, einen dufleren Bedingungsrahmen. Ein
»Lebensraum® ergibt sich in der Vorstellung des Objektivititsgefiiges des Phinomens.
Raum designiert den Blick auf Anpassungsbedingungen von Entwicklungen in ei-
nem umgebenden Rahmen. Das ist zunichst funktional zu verstehen. Wenn diesen
funktionalen Beziehungen geometrische Eigenschaften beigemessen werden, entsteht
Raum im nichtmetaphorischen Sinne. Das trife z.B. auf einen Zellkern in einer Zelle
zu. Aber da die mikroskopischen Raumdimensionen nicht lebensweltlich beobachtbar
sind, spricht man hier eher nicht von einem Lebensraum. Am anderen Ende der
Grofenskala liegt der Kosmos. Das ist dann ein ideeller Raum, in dem das Absolute
fiir Ordnung sorgt; der Raum ist unendlich, und Leben findet nicht statt. Zwischen
beiden liegt die normale Welt. Die geo-metrische Dimension ist wortlich gemeint.
Zusammenfassend lisst sich sagen: Raum in der Okologie und Geographie ist
kein beobachtbarer objektiver Tatbestand, sondern kiindigt nur die Perspektive an,
dass in einem mittleren Beobachtungsmafistab auf Anpassungsbeziechungen von
Entwicklungstatbestinden geachtet werden soll (vgl. auch Eisel 2004). Das kann auf
unterschiedliche Art geschehen. Zwei Beispiele habe ich beschrieben. Im einen Bei-
spiel wird Anpassung von Lebewesen unabhingig von der Erde organismisch (und
christlich) definiert; dann wird Erdraum eine ganzheitliche Systemeigenschaft, und
verniinftiges Handeln heiflt Gestaltung. Im anderen Fall wird Anpassung mechanisch

Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Okologie 61

(und unchristlich) auf erdraumliche Faktoren bezogen; dann wird Raum eine metho-
dische Trivialitdt, aber empirisch hypostasiert, und verniinftiges Handeln heifit Pla-
nung. Uber die politischen Konsequenzen und Verwechslungen dieser Raumbegriffe

habe ich ebenfalls berichtet.

Anmerkungen

1 Vgl. zur Verbindung dieser Philosophie mit der Geographie bzw. Okologie Eisel 1980, 1991,
1992, 1997; ferner Cheung 2000, Cheung 2004, Kirchhoff 2002, ders., in diesem Band.

2 Vgl. zu Herkunft und Sinn dieser Konstruktion das Verhiltnis von Entelechie und prista-
bilierter Harmonie bei Leibniz. Im Kontext der Konstitution ékologischen Denkens vgl.
dazu Cheung 2000, Eisel 1991, Eisel 2005, Kirchhoft 2002.

3 Vgl. ausfiihrlicher zur Relevanz des Leibaspekts fiir den christlichen Freiheitsbegriff Eisel
1997, S. 56-74, dort im Kontext der Konstitution der Idee der Landschaft.

4 Zu einer ausfithrlicheren Darstellung der christlichen Losung des Leib-Seele-Dualismus unter
Bezug auf die Diskussion iiber Naturschutz vgl. Eisel 2003.

5 Zur Rolle der Physiognomik in der Entwicklung der Okologie vgl. Trepl 1987.

6 Vgl zur ausfithrlicheren Diskussion der Ungereimtheiten der politischen Einordnung natur-
deterministischer Vorstellungen, insbesondere der Vorstellung einer ,,Prigung” durch Na-
tur, Eisel 2005a.

7 Der Hinweis auf den Auslesevorgang mag oberflichlich eher einen darwinistischen Hinter-
grund suggerieren, aber entscheidend ist, dass er gerade nicht zu neuen Arten fiihrt, son-
dern der Anhiufung einer bestehenden Qualitdt dient. Allerdings ist das Bewadhrungs-
paradigma damit ,anschlussfihig“ an den Darwinismus (vgl. dazu Eisel 1993).

8 Zur philosophischen und theologischen Konstruktion dieser politischen Anliegen in Leibniz’
Monadologie sowie zur Relevanz fiir die Okologie vgl. Cheung 2000, Eisel 1991, 2003,
2005, Kirchhoff 2002.

Literatur

Cheung, T., 2000: Die Organisation des Lebendigen. Die Entstehung des Organismusbegriffs
bei Cuvier, Leibniz und Kant. Campus Forschung Band 787, Frankfurt am Main, New York.

Cheung, T., 2004: Die Ordnung des Organischen. Zur Begriffsgeschichte organismischer Ein-
heit bei Charles Bonnet, Spinoza und Leibniz. In: Archiv fiir Begriffsgeschichte, Band 46,
Hamburg, S. 87-108.

Darré, R. W., 19344): Das Bauerntum als Lebensquell der Nordischen Rasse. Miinchen.

Eisel, U., 1980: Die Entwicklung der Anthropogeographie von einer ,,Raumwissenschaft® zur
Gesellschaftswissenschaft. Urbs et Regio 17, Kasseler Schriften zur Geografie und Planung,
Kassel.

-, 1981: Abstrakte und konkrete Natur - Humanokologische Uberlegungen zum gesellschaft-
lichen Charakter der Naturbegriffe in der Landschaftsforschung. Landschaft + Stadt, 13.
Jg. H. 3, S. 128-134.



62 Ulrich Eisel

-, 1986: Die Natur der Wertform und die Wertform der Natur. Studien zu einem dialektischen
Naturalismus. Berlin.

-, 1991: Warnung vor dem Leben. Gesellschaftstheorie als ,Kritik der Politischen Biologie®.
In: Hassenpflug, D. (Hrsg.), Industrialismus und Okoromantik. Wiesbaden, S. 159-192.

-, 1992: Individualitit als Einheit der konkreten Natur: Das Kulturkonzept der Geographie.
In: Glaeser, B., Teherani-Krénner, P. (Hrsg.), Humanoékologie und Kulturékologie. Grund-
lagen, Ansitze, Praxis. Opladen, S. 107-151.

-, 1993: Das Raumparadigma in den Umweltwissenschaften. Nachrichtenblatt zur Stadt- und
Regionalsoziologie, 8. Jg., Nr. 1, S. 27-39.

-, 1997: Triumph des Lebens. Der Sieg christlicher Wissenschaft iiber den Tod in Arkadien.
In: Eisel, U, Schultz, H.-D. (Hrsg.), Geographisches Denken. Urbs et Regio, Kasseler Schriften
zur Geographie und Planung Bd. 65, Kassel, S. 39-160.

-, 2002: Das Leben ist nicht einfach wegzudenken. In: Gnidinger, J., Lotz, A. (Hrsg.), Wie
kommt die Okologie zu ihren Gegenstanden? Gegenstandskonstitution und Modellierung
in den dkologischen Wissenschaften. Frankfurt .M., S. 129-151.

-, 2003: Tabu Leitkultur. Natur und Landschaft, Jg. 78, H. 9/10 (Themenheft ,,Heimat - ein
Tabu im Naturschutz?“), S. 409-417.

-, 2004: Konkreter Mensch im konkreten Raum. Individuelle Eigenart als Prinzip objektiver
Geltung In: Schultz, H.-D. (Hrsg.), ;Geographie? Teil 3 (Erginzungsband): Antworten vom
18. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Arbeitsberichte, Geographisches Institut, Humboldt-
Universitit zu Berlin, Heft 100, Berlin, (ISSN 0947-0360) S. 197-210.

-, 2005: Vielfalt im Naturschutz - ideengeschichtliche Wurzeln eines Begriffs. In: Piechocki,
R., Wiersbinski, N. (Hrsg.): Biodiversitit - Paradigmenwechsel im Naturschutz? Veroffent-
lichungen des Bundesamtes fiir Naturschutz. (in Vorbereitung)

-, 2005a: Heimatliebe diesseits von rechts und links. Eine Replik auf zwei Anwilte des richti-
gen Lebens. In: Piechocki, R. (Hrsg.), Die Landschaft im Herzen. Zur Diskussion tiber
Heimat im Naturschutz. (in Vorbereitung)

Kirchhoff, Th., 2002: Der Organismus - zur metaphysischen Konstitution eines empirischen
Gegenstandes. In: Gnidinger, J., Lotz, A. (Hrsg.), Wie kommt die Okologie zu ihren Ge-
genstinden? Gegenstandskonstitution und Modellierung in den 6kologischen Wissenschaf-
ten. Frankfurt a.M.,, S. 153-179.

-, 2004: Kultur als individuelles Mensch-Natur-Verhiltnis. Herders Theorie kultureller Eigen-
art und Vielfalt. In diesem Band.

Trepl, L., 1987: Geschichte der Okologie. Vom 17. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Frankfurt
am Main.

Windelband, W., 1894: Geschichte und Naturwissenschaft (Stralburger Rektoratsrede). In:
Windelband, W., Priludien, 2. Band, Tiibingen, 1924, S. 136-160.



