EISEL, U. (2009): Die Hintergrinde des Raumes. Eine Einfugnardie Verflechtung vo
einigen Gedanken
Auszug aus:
EISEL,U. (2009): Landschaft und Gesellschaft. RaumlicheskBenm Visier. BELINA,

B.; MICHEL, B. UND WISSEN,M. [Hrsg.]: Raumproduktionen: Theorie & gé¢

14

sellschaftliche Praxis, Band 5, Munstel 15-40.




Die Hintergriinde des Raumes
Eine Einflihrung in die Verflechtung von einigen Gedanken

In Erinnerung an Hartwig Bottcher

Mein wissenschaftliches Arbeitsprogramm hat recht unterschiedliche Quellen;
der Leser wird das feststellen konnen und erstaunt dariiber sein, wie weit sich die
Themen, an denen ich gearbeitet habe, zeitweilig von dem entfernen, was ich als
mein Fachinteresse bezeichne: die Geographie. Deshalb habe ich mich der Miihe
unterzogen, darauf zu reflektieren, wie die scheinbar weit abtriftenden Gedanken
und Themen miteinander zusammenhingen und sich dabei um eine Art Urinter-
esse gruppieren — in diesem Falle um zwei solcher intellektueller Vorlieben. Diese
Reflexion ergab eine Ansammlung von ineinander verflochtenen Geschichten, die
ich erzihlen werde.

Erstes Interesse: die Geographie. Der Ausgangspunkt meiner Arbeit in der Geogra-
phie war es, die Lehren der Geographie nicht nur zu befolgen, sondern auch iiber sie
nachzudenken. Ich habe versucht, die Geographie von innen nach auflen zu kehren, sie
gewissermafien solidarisch aufzubrechen. Dies ist auch der Tenor dieses Buches. Die
Textsammlungstellt eine — wenn auch ungewdhnliche - Wiirdigung der Geographie
dar, denn es wird nicht der Kanon des geographischen Wissens zusammengefasst.
Stattdessen handelt sie erstens von dem, was die Geographie verschweigt, obwohl es
ihr Wesen ausmacht und zweitens von dem, was auflerhalb des Faches an Geographie
heimlich betrieben wird.

Ich habe dieses Fach wie keine andere empirische Denkweise gemocht. Dies gilt
aber nur insoweit, als mich ihre Denkweise iiber die Natur immer stimuliert und
aufvielen Wanderungen bereichert hat. Weniger angeregt war ich von den Theorien
der Kulturgeographie. An ihr interessierten mich eher die Griinde fiir ihre Einfalt.
Das fiihrte mich — in Zeiten der Kritik am Establishment — zur Rekonstruktion
ihres Paradigmas. Denn ich wollte den Kralshiitern des Faches mit verntinftigen
Argumenten vor Augen fiihren, wie ihre Denktradition mit ihnen umspringt.

Zweites Interesse: Meine andere Liebe gilt der Erkenntnistheorie, d.h. der Frage
danach, wie objektive Geltungvon Wissen zustande kommt. Dieses zweite Interesse
kann man in zwei grofle Untergruppen unterteilen: erstens in die Frage danach, wie
die Objektivitit von Hypothesen bestitigt werden kann, d.h., wie der context of justi-

fication aussehen muss, damit Beobachtungen intersubjektiv kommuniziert werden



16

konnen; zweitens gibt es die Frage danach, welche objektiven Griinde tiberhaupt
Hypothesen iiber das Verhalten der Dinge in der Welt erméglichen, d.h., wie der
context of discovery funktioniert. Mich hat allein die zweite Frage interessiert.
Wenn man nun die eine Liebe mit der anderen zusammenbringt, und dies un-
ter Beriicksichtigung des zweiten Aspekts der Erkenntnistheorie, dann ergibt sich
zwanglos meine Art und Weise Geographie zu betreiben: Man untersucht dann nicht
einfach irgendeinen Aspeke des Objekts des Faches, sondern die Bedingungen, unter
denen das Fach irgendetwas auf der Welt fiir sein — und nur sein — Objekt hilt, so als
sei es erstens ein von sich aus abgegrenzter Ausschnitt dieser Welt und dringe sich
zweitens gewissermafien durch sein ihm eigenes Wesen auf; es in der besonderen Are,
wie das Fach (Geographic) funktioniert, zu betrachten und zu beschreiben.

Im Falle der Geographie heifit dieses Objekt Landschaft, und die Funktionsweise
des Faches wurde dementsprechend als eine raumwissenschaftliche begriffen.

Zwei Tatbestinde wurden nun fir die weitere Entwicklung meiner Arbeit
wichtig:

1. Esgabauflerhalb der Geographie keine auch nur ansatzweise ausgearbeitete Wis-
senschaftstheorie fiir Ficher wie die Geographie und schon gar nicht eine solche,
die jenen Raumaspeke als eine metatheoretische Fragestellung zur Kenntnis ge-
nommen hitte. Respektable Wissenschaftstheorie war entweder am Gegenstand
der Wissenschaft Physik entwickelt worden oder gerade als Kritik des Allein-
vertretungsanspruchs der Wissenschaftstheorie der Erfahrungswissenschaften.
Diese Kritik (an Positivismus und Kritischen Rationalismus) bezog sich auf den
Status der Sozialwissenschaften, nicht auf den der Naturwissenschaften, und
hatte erst recht solche undeutlichen Gebilde wie die Geographie (oder z.B. die
Okologie) nicht im Blick. Andererseits enthielt die klassische Erkenntnistheorie
wie z.B. die von Kant oder alternativ die der hermeneutischen Wissenschaften
nur da und dort knappe Bemerkungen zur Geographie.

2. Es gab auch in der Geographie keine angemessene Wissenschaftstheorie des Fa-
ches. Es gab zwar eine grofle Anzahl von Selbstreflexionen des Faches und seiner
Besonderheiten, aber sie standen alle unter dem Stern der reinen Selbstbestiti-
gung des Tuns der Fachgemeinde. Insofern funktionierte die Wissenschaftsthe-
orie des Faches von der Landschaft nicht nach dem Maf3stab ciner Begriindung
ihres Objekts unter wissenschaftstheoretischen Standards, sondern ausschliefi-
lich nach dem Mafistab der Loyalitit zum Fach. (Diesen Problemkontext hat
Gerhard Hard in vielen Schriften ausfiihrlich untersucht und kritisiert; vgl.
1970, 1971, 1971a, 1973.)

Somit existierte die unfruchtbare Alternative, entweder die in der vorhandenen

Wissenschaftstheorie tiblichen Standards einfach auf die Geographie anzuwenden,

ohne dass sie gepasst hitten. Das geschah teilweise — vor allem von studentischer

Seite aus — in so genannten kritischen Seminaren. Es ergab vollstindig abstrakte



Die Hintergriinde des Raumes 17

Hohngesinge auf eine hinterwildlerische Geographie. Oder man konnte seine Lo-
yalitit bekunden, auf Karriere setzen und die Gebetsmiihlen des Fachs brav mitdre-
hen. Wissenschaftstheoretisch gesechen war auch das niche sehr tiberzeugend.

Eine dritte Mdglichkeit boten mir meine beiden Liebschaften. Ich entschloss mich,
beide zu pflegen und jene — wissenschaftstheoretisch lachhaften — reflexionslosen
Selbstheiligungen der Landschaftskundler in jedem Falle ernst zu nehmen, d.h. sie fiir
signifikant statt antiquiert und einfiltig zu halten — auch wenn sie das andere durch-
aus waren. Somit diente die ungelenke Theorie und Methodologie der Geographie
mir nicht dazu, sie mit Mafistaben der allgemeinen Wissenschaftstheorie zu konfron-
tieren, sondern umgekehrt: Sie bildete mein Material zur Konstruktion einer bisher
in der allgemeinen Wissenschaftstheorie vernachlissigten Wissenschaftstheorie
yriumlicher Wissenschaften einerseits und ,,hermeneutischer Naturwissenschaften
andererseits. Ich versuchte nicht, die Geographie an den methodologischen Normen
bzw. Praktiken anderer Wissenschaften zu messen, sondern habe ihr ein so genanntes
Paradigma zugebilligt, das ihre Vertreter haben, aber nicht wirklich kennen. Ein Pa-
radigma stimuliert und begrenzt jede Fachgemeinde in ihrer Heuristik. Es verschliefit
die Horizonte des Denkens und dringt die Wissenschaftler, in diesem Rahmen alle
Arbeit sorgfiltig zu erledigen. Dieses Paradigma schienen die Auflenstehenden und
Kritiker zu tibersehen, weil der herrschende Diskurs in der Wissenschaftstheorie sie
blind gemacht hat. Es konnte nicht sein, dass ein Fach zweihundert Jahre Bestand
hatte, ohne dass ihm eine gesellschaftliche Funktion einerseits und eine respekta-
ble innere Vernunft andererseits zukamen. Diese Verbindung zwischen duflerem
und innerem Sinn galt es zu finden, wenn die Geographie nicht abstrakt, sondern
angemessen kritisiert werden sollte. Diese Ebene der Uberlegung zur Geographie
entsprach genau demjenigen allgemeinen Aspekt in der Erkenntnistheorie, der mich
interessierte: der Frage nach dem Objektivititsstatus des context of discovery.

Im Folgenden werde ich ein paar Sitze zum Paradigmenkonzept in der Wissen-
schaftstheorie sagen. Der Begriff des Paradigmas stammte aus einer in jener Zeit
»,boomenden® Variante der Wissenschaftstheorie. Er kommt von Thomas S. Kuhn,
einem Wissenschaftshistoriker auf dem Gebiet der Physik (und der Chemie) (Kuhn
1967). Es wiirde hier zu weit fithren, diese Theorie systematisch zu referieren; es ist
cher (bis heute) empfehlenswert, das Buch Die Struktur wissenschaftlicher Revolu-
tionen sowie einige der Entgegnungen seitens der Kuhn-Gegner und einige seiner
Erwiderungen selbst zu lesen. Dennoch sind einige Erliuterungen zur Problemlage,
auf die Kuhn reagierte, unerlasslich.



18

Das Verhaltnis der Paradigmentheorie zur rationalistischen
und positivistischen Wissenschaftstheorie

Rationalismus und Positivismus

Entscheidend fiir mich war, dass diese Theorie eine Art strategischer Umkehr in der
Wissenschaftstheorie darstellte, die meinem eigenen Interesse sehr entgegenkam:
Obwohl Kuhn den Erfolg und die methodologischen Standards der experimentel-
len Erfahrungswissenschaften vollstindiganerkannte, kiindigte er doch den naiven
Glauben an ein (fiir die Naturwissenschaften) durch die Natur und ihre ,,Daten”
vorgegebenes Objekt auf. Das dhnelte zunichst der Strategie von Karl R. Popper
gegeniiber den Neopositivisten, der ebenfalls von einem durch Hypothesen hervor-
gebrachten Objekt ausgeht, das dann — durch Widerlegungsversuche von Theorien
tiber die verschiedenen Eigenschaften des Objekts — theoretisch stabilisiert wird
(Popper 1935). Dies geschieht laut Popper solange, wic keiner der Widerlegungs-
versuche Erfolg hat. Dieser ,Widerlegungswunsch® des Wissenschaftlers ist eine
konsequente Unterstellung, falls man — wie Popper — davon ausgeht, dass Hypo-
thesen vor jeder Beobachtung spekulativ gebildet werden; denn dann ist es fiir ei-
nen kritischen wissenschaftlichen Geist zwingend, diesen unsicheren Boden durch
explizite Selbstwiderlegungsversuche zu befestigen. Popper ging davon aus, dass die
Naturwissenschaften so erfolgreich gearbeitet hatten, weil die Wissenschaftler ih-
ren theoretischen Phantasien bei der empirischen Arbeit entgegenzuwirken trachte-
ten — wenn auch immer in der Hoffnung, der Gegenbeweis mage nicht gelingen.

Demgegeniiber vertritt der Positivismus bzw. Empirismus, dass wissenschaftliche
Erkenntnis dadurch zustande kommt, dass durch moglichst vorurteilsfreie, ,,reine”
Beobachtung von Einzelereignissen Theorien gebildet werden, indem diese gewis-
sermaflen ,gesammelten® Beobachtungen durch den Verstand induktiv generalisiert
werden. In der Folge miissen dann fur diese theoretischen Generalisierungen immer
wieder unter wechselnden Bedingungen Bestitigungen gesucht werden; dadurch
erhilt die Theorie grofiere Gewissheit. Auch das ist konsequent, denn wenn die Ver-
allgemeinerungzu Gesetzesaussagen durch theoretische Interpretation der Beobach-
tungnachgeordnetist, dann erhoht die Menge der gleichlautenden Generalisierungen
unter wechselnden Bedingungen die Verlisslichkeit der Theorie.

Exkurs zur Theologie der Erkenntnis

Den Streit zwischen Rationalismus und Empirismus gab es seit dem 17. Jahrhun-
dert, und er ging bereits damals auf den so genannten Universalienstreit in der
Scholastik zuriick, auf die Frage nimlich, ob den Allgemeinbegriffen eine Wirk-
lichkeit zukommt, d.h., ob Ideen real existieren und erkennbar sind (dann ist die
Idee der Wahrheit strategisch sinnvoll), oder ob es sich bloff um namentliche Kenn-



Die Hintergriinde des Raumes 19

zeichnungen von regelmifigen Einzelbeobachtungen durch den Verstand handelt,
nicht aber um das wesensmifige Verhalten der Dinge selbst (dann ist Wahrheit ein
unsinniger Begriff); daher standen sich Realismus (Rationalismus) und Nominalis-
mus (Empirismus) gegeniiber. Dieser Streit war damals nicht etwa rein akademisch,
denn an ihm hing das Seelenheil der Menschheit. Aus dem Universalienrealismus
folgt nimlich, dass die Menschen ihres Heils, d.h. der Erlésung durch einen guten
Gott, gewiss sein koénnen, denn die erkennbare Ordnung der Schépfung verweist
auf dessen guten Willen. Allerdings war dann nicht mehr erklirlich, warum es das
Bése in der Welt gibt. Demgegeniiber folgt aus dem Nominalismus, dass es kei-
nerlei Heilsgewissheit gibt, denn man konnte aus der Regelhaftigkeit jener Ord-
nung auf nichts schlielen; sie war ja durch den Verstand selbstgeschaffen. Gott war
in seiner Allmacht unergriindlich, und somit zwar die Existenz des Bésen nicht
erklirungsbediirftig, aber auch das Heil ungewiss. In beiden Fillen war also fiir
Ziindstoff gesorgt.

Popper und auf der Gegenseite der so genannte Wiener Kreis der Wissenschafts-
theorie (vgl. Kraft 1997) hatten diesen alten Streit in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts in einer erneuten direkten Konfrontation zugespitzt. Poppers Vorstellung
einer Selbstwiderlegungsstrategie der Wissenschaftler (Falsifikationsprinzip) kann
leicht auf das theologische Urmuster zuriickgefiihrt werden — wenngleich Popper
das nicht wusste und dergleichen nicht im Sinn hatte: Wenn die Welt ,,an sich®
gut und geordnet ist, dann kann man im Vertrauen darauf das Bése und Falsche
provozieren, um sich von der Giite Gottes iiberraschen und abermals iiberzeugen
zu lassen. Dagegen muss man, wenn man tiberhaupt niches iiber die ,wirklichen®
Zusammenhinge der Welt, d.h. ihre Gesetzmifigkeiten, weiff und wissen kann,
also einfach ihren Ereignissen ,ausgeliefert” ist, moglichst das Gute, das, was sich
bereits bewihrt hat als Ordnungsmuster, suchen (Verifikationsprinzip). Auch die
Empiristen der Neuzeit wussten nicht, dass sic immer noch das ,, Theodizeeproblem®,
das der Heilsgewissheit, wilzten, aber sie taten es. Das wirft ein Licht darauf, warum
ich mich fiir Erkenntnistheorie interessiere: Es ist die exakteste Form des Diskurses
tiber alle ,,Grundfragen®, wenn man in der Lage ist, sie so zu lesen. Die eigentliche
Relevanz dieses Zusammenhangs zwischen Epistemologie und Theologie ist aber
darin begriindet, dass die Autklirung (und in abgewandelter Form der Konserva-
tismus) die politische Theorie des Rationalismus ist, wihrend der Liberalismus die
politische Theorie des Empirismus ist. Daraus folgt, dass die Grundkonstruktion des
modernen demokratischen Staatswesens im Untergrund sich aus der Kombination
von Lésungsversuchen zur Frage der Heilsgewissheit zusammensetzt. Der Feuda-
lismus als Produktionsweise und die Monarchie als Staatsform wurden zwar durch
den Kapitalismus und die Demokratie abgelost, aber eine Variante von christlicher
Kultur ist diese sikularisierte Welt noch immer.



20

Kuhns Integration der Gegensditze

Zuriick zur Ausgangsfrage nach dem Sinn des Paradigmenkonzepts.

Kuhn hat sowohl zum Rationalismus als auch zum Empirismus ,jain® gesagt.
Mit Popper hat er die Ansicht gemeinsam, dass Erkenntnis nicht aus Einzelbeob-
achtungen hervorgeht, sondern zunichst immer mit einem vorgegebenen Konstruke
beginnt. Aber er teilt nicht die Meinung, dass die empirischen Wissenschaften am
erfolgreichsten operieren, wenn sie dieses hypothetische Konstruke nun zu widerlegen
versuchen. In dieser Hinsicht entspricht seine Theorie der Philosophie der Empiristen,
der zufolge Wissenschaftler leidenschaftlich Bestitigungen suchen.

Wenn man diese beiden Haltungen in der Weise vermischt, wie Kuhn es tut, ergibt
sich aber eine weitere Differenz zu beiden Gegnern: Der normative Impetus des Rati-
onalismus und des Empirismus verwandelt sich in einen deskriptiven. Popper fordert,
dass empirische Wissenschaftler Hypothesen (und ihre Widerlegungen) suchen sollen,
und der Empirismus verlangt, dass Bestitigungen von Theorien gesucht werden sollen.
Demgegeniiber hilt Kuhn beides fiir vollig naiv. Er beobachtet die Wissenschaftler und
bemerke, dass jene Hypothesen immer schon da sind — gesucht wird da gar nichts. Und
er bemerkt weiterhin, dass in einem Fach auf Gedeih und Verderb alles auf Bestitigung
ausgerichtet ist, nicht auf Widerlegung. Aber auch diese Bestitigungen werden nicht
gesucht fiir eine Theorie, sondern gestalten sich in der Forschungspraxis als kleine
isolierte Ritselldsungen im Wissenschaftleralltag. Das bedeutet: Die Wissenschaftler
wissen in normalen Zeiten der Wissenschaft auf der einen Seite schon immer irgend-
wie, was sie suchen, ohne zu wissen, woher sie das wissen, und auf der anderen Seite
bestitigen sie dieses Wissen de facto so gut und solange sie konnen gegen alle Einwénde,
weil sie Einwdnde cher als von ihrer eigenen Arbeit leicht abweichende Messergebnisse
cines anderen Wissenschaftlers interpretieren und assimilieren, nicht als Angriff einer
andersartigen Theorie auf ihre Arbeit. Sie sagen allenfalls ,,ja aber” und suchen einen
neuen Weg, durch Differenzierungdie alten ,,Vor-urteile® zu bestitigen. Kuhn hat das
anhand von Beispiclen aus der Physik und der Chemie demonstriert.

Mir war das bestens aus der Geographie bekannt.

Kuhn geht aber bei der Charakterisierungjener forschunggsleitenden Hypothesen
weiter als Popper. Er begreift das vorurteilsgeladene Denken der Wissenschaftler als
cine komplexe Praxis, die aus drei Aspekten besteht:

1. Sie ist eine Art von ,Metaphysik®, d.h., sie hat den Status einer theoretischen
Verarbeitung von erfahrungsunabhingigen ,,Offenbarungen*.

2. Sie ist eine soziale und institutionelle Handlungsgepflogenheit einer Arbeitsge-
meinschaft von Wissenschaftlern, eine Art von kommunikationsbestimmen-
dem Handlungscode am Arbeitsplatz.

3. Sie ist ein unbewusster ,, Kniff*, d.h. eine Struktur oder ein Bild von einer pro-
fessionellen Arbeitspraxis, die jedes Fachmitglied beherrscht bzw. das jedes von



Die Hintergriinde des Raumes 21

ihnen kennt, ohne zu ahnen, dass es danach handelt. Man richtet sich unbe-

wausst nach dem gemeinsamen Kern von Beispielen. (In diesem Sinne habe ich

z.B. Physiker von anderen Physikern sagen horen ,,Er weiff, was Physik ist“, wenn

sie einen Kollegen lobend hervorkehren wollten, und sie meinten damit nicht

einfach nur, dass er die Theorien des Faches parat habe oder seriose Experimente
mache.) Dieses Strukturbild ist in der Regel durch ein ,, Artefakt” gegenwirtig,
aber es ist nichts, wonach bewusst gesucht wurde und nun gehandelt wird, son-
dern die kognitive Kraft einer latenten Logik der Typisierung von Welt — ein

Beispiel konnte die Maschine fir die klassische Physik sein. Fiir die Geographie

ist es vermutlich die Landkarte. Geographie wire dann einfach alles Denken

und Handeln, was zuletzt zu einer Landkarte fithren konnte.
Die Einheit der drei Aspekte nannte Kuhn ein ,,Paradigma®, weil er dem dritten
Aspekt — dem Beispiel - die grofite Bedeutung beimaf3.

Ich begann also die Metaphysik und das Artefakt bzw. den Kniff der Geographie
zu suchen. (Andere haben — ohne zu wissen, dass sic erginzend an meinem Projekt
teilhatten — stirker den zweiten Aspekt bearbeitet.)

Hier endet die erste Geschichte des Zustandekommens meines Rekonstruktions-
programms fiir die Geographie.

Uberleitung: Ahnlichkeiten zwischen
der Paradigmentheorie und der Geographie

Die zweite Geschichte ist schneller erzihlt. Sie betrifft das Verhilenis der Paradig-
men zu ihrem gesellschaftlichen Hintergrund. Die Theorie von Kuhn kam mir
gelegen, weil sie eine verniinftige Operationalisierung anbot, um Wissenschaftsthe-
orie konkret zu betreiben, nimlich ausgehend von den inneren Strukturen eines
Faches und nicht nach Mafigabe allgemeiner Wissenschaftstheorie, die aufgrund
ganz anderer Fachtraditionen zustande gekommen war. Kuhn beansprucht zwar
— zurecht — ebenfalls die Allgemeingiiltigkeit seiner Theorie fir alle strengen Er-
fahrungswissenschaften, aber die inhaltliche Pointe seiner Idee ist gerade, dass das
Allgemeine jeweils in einer ganz speziellen Handlungs- und Denkweise liegt. Das
bedeutet: Die allgemeingiiltige Aussage, die Kuhns Wissenschaftstheorie macht,
lautet: Jede Wissenschaft funktioniert nach einem besonderen Modus und erfiille
damit die allgemeinen Bedingungen von Wissenschaft — nicht umgekehrt.

Damit hatte sich die allgemeine Wissenschaftstheorie dem erheblich angenahert,
was die Geographie als empirische Wissenschaft fiir sich schon immer in Anspruch
nahm: die Wissenschaft von den (6rtlichen) Besonderheiten der Welt zu sein; sie
nannte sich daher auf der wissenschaftstheoretischen Ebene ,idiographisch® nach
einem Begriff, den Windelband in der Philosophie geprigt hatte. (Der Geschichts-
wissenschaft wurde — parallel - der gleiche Status fiir alle zeitlichen Besonderheiten



22

zugeordnet.) Kuhn hatte nicht eine Wissenschaftstheorie fiir idiographische Wis-
senschaften vorgelegt (obwohl man ihn auch so lesen kann, vgl. Krausser 1968),
aber eine idiographische Wissenschaftstheorie. Denn er zeigte, dass das Allgemeine,
die neu erkannten und universellen Naturgesetze, sich individuell, in besonderen
Ausdrucksformen, durchsetzt. Dieser Durchsetzungsprozess der allgemeinen Er-
kenntnisse vollzieht sich, indem das Paradigma bis zu einer Art Vollkommenheit
»reift’. Das entspricht vollstindig der idiographischen Idee vom Menschen und der
geographischen Idee vom Land. Allerdings geht es bei den Menschen und Lindern
nicht um den Entwicklungsprozess der Erkenntnisse, sondern von dessen Seele bzw.
der ,,Seele” der Landschaften jener Lander.

War der Paradigmenwechsel in der Geographie
ein Paradigmenwechsel?

Die Kuhnsche Operationalisierung des Wissenschaftsprozesses deckte aber nicht
cine andere Fragestellung ab, die fiir mich wesentlich war. Das war die Frage nach
der Entstehung jener Paradigmen. Diese Frage hat Kuhn — getreu seinem eigenen
Paradigma — immanent behandelt. Er beschreibt — nach jenem Reifungsprozess
- das ,Absterben” und die Geburt sowie Neuformierung solcher in sich geschlos-
senen Denk- und Handlungssysteme als krisenhafte Revolutionen in der Wissen-
schaft. Da jedes gut funktionierende Paradigma jegliche andersartige Erfahrung
ausschliefit, sind die historisch einander nachgefolgten Paradigmen inkommensu-
rabel. Sie handeln in verschiedenen Welten. Damit gibt Kuhn — auch explizit — die
Idee des Forschungsfortschritts auf.

Abgesehen davon, dass mir diese Vorstellung ganz allgemein nicht passte, wider-
sprach sie einer Beobachtung von mir in der Geographie (ich hatte offenbar ein etwas
anderes Paradigmaals Kuhn), die mit meiner paradigmentheoretischen Rekonstruk-
tion unmittelbar zu tun hatte. In der Geographie lag die Situation vor, dass in der
angelsichsischen und skandinavischen Fachtradition die klassische Landschafts- und
Linderkunde fundamental kritisiert wurde; man war zu einer ganz neuen Geographie
aufgebrochen. Geographie sollte nicht mehr in der erschopfenden, systematischen
Beschreibung der Besonderheiten einzelner Orte (verschiedenster Grofenordnung)
bestehen, nicht mehr in der idiographischen Perspektive, sondern — wie tiberall in
respektablen Wissenschaften — im Finden allgemeiner Gesetze (des ,,riumlichen
Verhaltens®), also in der Nomothetik. Die Rede vom Paradigmenwechsel ging um.
Auch ich hielt das fiir einen fundamentalen Bruch. Aber andererseits konnte ich
nicht sehen, wieso sich ein Paradigma gegentiber einem anderen verflichtigt haben
sollte, wenn beide Traditionen lauthals den ,Raum® bzw. den ,,raumlichen Aspekt®
von allem und jedem auf der Welt als ihr Objekt bezeichneten, um sich von allen
anderen Wissenschaften zu unterscheiden. Gerade weil es beiden Traditionen um



Die Hintergriinde des Raumes 23

diesen Unterschied zum Rest der Wissenschaft zu tun war, und dieser Unterschied
daher etwas mit jenem speziellen ,, Kniff“ zu tun haben musste, der fiir Paradigmen
fundamental ist, konnte es entweder kein Paradigmenwechsel sein, oder aber es
musste eine Kontinuitit bei Paradigmenwechseln geben, die Kuhn tiberhaupt nicht
in Rechnung gestellt hatte. Diese musste auf einer allgemeineren, die sich ausschlie-
Benden Metaphysiken und Kniffe ibergreifenden, Ebene liegen. Ich entschloss mich
fir diese Variante bzw. eigentlich war es umgekehrt: Davon war ich — noch bevor
ich von Kuhn je gehort hatte — schon immer ausgegangen; Kuhn hatte mir nur die
paradoxe ,Binnenstruktur” des Prozesses geliefert, in dem Wissensproduktionen
vorankommen, ohne dass irgendjemand die hehren Ziele bewusst verfolgt, die die
bisherige Wissenschaftstheorie den Wissenschaftlern immer unterstellte. Denn von
diesem Ethos hatte ich im Wissenschaftsalltag noch nie etwas bemerken kénnen. Die
waussten von solchen Auflagen tiberhaupt nichts, weil sie Popper nie gelesen und von
Carnap - demjenigen exponierten Vertreter des Wiener Kreises, mit dem Popper
seine Kontroverse ausfocht — nicht einmal etwas gehdrt hatten, und intuitiv taten
sie genau das, was Kuhn beschrieb: tiglich ihre Pflicht in einem Institut — und dies
auf eine diffuse, aber irgendwie kongruente Weise.

Raum als Metapher fur Naturbindung

Die tibergreifende Ebene im Verhiltnis zu den Raumparadigmen konstituiert sich
in der Geographie durch die Idee der Einheit der Natur, und zwar in der Weise, dass
im Idealfalle das Universum einschliefllich der menschlichen Geschichte eine na-
tiirliche Einheit bildet, die sich aber einzeln, in ,typischen® Raumen, verwirklicht.
Ich begann also nach der Differenz der Naturbegriffe beziiglich jener Einheit zu su-
chen, die offenbar zwischen der alten und der neuen Geographie bestehen musste,
welche im so genannten Paradigmenwechsel in Streit geraten waren.

In dieser Erzahlunghabe ich zuletzt einen Schritt vor dem vorherigen getan. Wieso
»Einheit der Natur“? Es war davor von einer gemeinsamen raumwissenschaftlichen
Perspektive die Rede gewesen. Das wird nur verstindlich, wenn man die Argumen-
tationsebene wechselt.

Eine Differenzierung in der gemeinsamen raumwissenschaftlichen Programmatik
lief sich nur einfithren, wenn man ,Raum“ und ,riumlich® als Metaphern fiir eine
inhaltliche Hypothese begriff. Diese Hypothese betraf die Relevanz von menschlicher
bzw. gesellschaftlicher Anpassungan die Natur, also die letztendliche Bindung gesell-
schaftswissenschaftlicher Fragen an die Geschichtsphilosophie. Das war die Domine
der Geographie: zwar Gesellschaftstheorie zu betreiben, wie alle anderen einschligigen
Wissenschaften, aber dabei nie den Aspeke der Relevanz der Naturanpassung fiir die
innergesellschaftliche Dynamik zu vernachlissigen, gleichgiiltig, auf welchem Niveau
eine Zivilisation sich befindet. Daher gab es wihrend des Paradigmenwechsels einen



24

bedingungslosen Kampf der traditionellen Geographie fiir die Eznheit von Physischer
und Anthropogeographie und damit fiir das Objekt Landschaft. Die Koppelung der
Anthropogeographie an die Physische symbolisierte institutionell die Bindung der
Geographie an den inhaltlichen Sinn ihres Raumparadigmas, namlich jene Fixierung
auf die Relevanz von Naturanpassung fiir lebendige Entwicklungen. Das wissen-
schaftliche Abgrenzungskriterium ,Raum® bzw. ,raumlich® im Sinne des Objekes
Landschaft bedeutete also theoretisch, gesellschaftliche Prozesse stets im Rahmen ihres
Naturbezugs zu denken — was aber nicht umstandslos identisch mit einer so genannten
geodeterministischen Denkweise ist, in der die Natur die Entwicklung der Gesell-
schaft strikt vorbestimmt. Es konnte ebenso gut mit einem Primat gesellschaftlichen
Handelns gegeniiber der Natur konzipiert werden; aber auch dann war das Zhema der
Naturbezug. Demgegeniiber hatte die neue Geographie die Einheit der Geographie
leichterdings aufgegeben und damit auch die ,Landschaft®; aber sie war beim Raum
und bei ,,riumlich” geblieben. Was konnte das dann noch auf der inhaltlichen Ebene,
die die Relevanz der Adaption im gesellschaftlichen Prozess betrifft, heiffen?

Diese Frage hat mich zur Unterscheidung zwischen abstrakter und konkreter
Natur gefiihrt. Die Landschaftskunde war eine Theorie der Einheit allen Seins in
konkreter Natur und ist es bis heute. Was konnte aber demgegeniiber Einheit in
abstrakter Natur bedeuten?

Natur als Metapher flir Modi der Subjektivitat:
konkrete und abstrakte Individualitat

An dieser Stelle musste erneut die Ebene gewechselt werden. Auch der Begriff der
Natur stellte sich als eine Metapher heraus. Alles, was je tiber das Wesen der Natur
ausgesagt wurde, ist ein Versuch, die Stellung des Subjekss in der Welt zu ergriinden.
Wenn man diese Perspektive einnimmt, ergibt sich, dass die Landschaftskunde der
These folgt, dass Subjektivitit aus Individualitit besteht und dass Individualitit
sich aus freiwilliger Bindung an héhere Mafistabe und urspriingliche Naturgege-
benheiten ergibt und erhile. Das ist jenes oben bereits erwihnte ,idiographische®
Weltbild, das die klassische Geographie fiir sich reklamierte. Eine Einheit in koz-
kreter Natur ist das deshalb, weil das allgemeine Wesen (der Subjektivitit) in der
einmaligen Besonderheit des beschriebenen Briickenschlags zwischen natiirlichem
Ursprung und freiwilliger Bindung liegt. Das Besondere ist aber immer das konkret
Signifikante. Nur einmalige Subjekte sind Individuen; Klone sind keine. Formale
Gleichheit widerspricht dieser Idee der Individualitat. Und wenn bzw. wo immer
Landschaften im Weltmaf$stab vollig gleichformig gestaltet sind, sind es eigentlich
keine mehr; sie heiffen dann z.B. in bestimmten Fillen ,Agrarwiisten®.

Die der idiographischen entgegenstehende abstrakte Definition von Subjektivitit,
die den Hintergrund jenes abstrakten Naturbegriffs der neuen Geographie darstellte,



Die Hintergriinde des Raumes 25

ist wohlbekannt und soll hier nur zur Illustration der Alternative erwihnt werden.
Auch die bezeichnet eine Idee von Individualitit. Aber dieses Individuum gilt vor dem
Gesetz — und auf dieser Ebene auch an allen Orten — gleich viel. Es ist der moderne
»Birger®, wihrend das andere mit der ,,Person® assoziiert wird. Seine Besonderheiten
interessieren nicht vor dem Gesetz. Mord ist Mord fiir Dicke und fiir Diinne und
fiir Charakterlose wie fiir edle Menschen. Das politische Individuum wird nicht
daraufhin beurteilt, dass es durch seine Besonderheiten einerseits ein allgemeines
Bildungsgesetz (von respektabler Subjektivitit) sowie andererseits Niveaus von Indivi-
dualitit ausdriicke, sondern gerade die Abstraktion von inhaltlichen Besonderheiten
konstituiert seine gesellschaftliche Geltung sowie den Sieg einer ganzen Staatsform:
die der Volksherrschaft.

Wenn die biirgerliche Revolution ein ,Paradigmenwechsel der Staatsformen
gewesen war, dann war die so genannte Analytische Geographie mit ihrer Suche
nach allgemeingiiltigen Gesetzen auch ein Paradigmenwechsel in der Geographie.
Die Kontinuitit bestand in der hohen Bedeutung von Individualitir fiir die De-
finition des Subjekts. Die Definitionen von Individualitit hatten aber gewechselt
und im Gefolge davon die Definition der Metapher ,,Natur® und wiederum davon
abhingig die Definitionen der Metaphern ,Raum” und ,,raumlich®. Der Raumbe-
griff bezeichnete nun metaphorisch die Perspektive, jeden empirischen Einzelfall
angesichts allgemeiner (riumlicher) Strukturmuster und allgemeiner (riumlicher)
Bewegungsabliufe zu beurteilen. Der Einzelfall wurde durch Subsumtion unter
Strukturen bzw. Gesetze objektiviert. Das konnte nicht mehr die Suche nach und
Abgrenzungvon riumlichen Besonderheiten betreffen, sondern nur die Suche nach
allem, was nicht besonders war an einem Einzelfall.

Die geographischen Raumbegriffe als Spiegel industrieller
Arbeitsteilung und der Niedergang des Raumparadigmas

Da aber die Ebene der Relevanz der Naturadaption das hintergriindige ,,Urthema®
der Geographie darstellt, das sie mit der Metapher ,,Raum® belegt, musste fiir die
damit abgehandelte Subjektproblematik eine geeignete Ebene der Gegenstands-
bestimmung gesucht werden, die dem politischen Umbruch im geographischen
Paradigmenwechsel, nimlich dem Ubergang auf eine demokratickonforme Ebene
der Theoriebildung, entsprach. Das markiert einen erneuten gedanklichen Ebenen-
wechsel. Das Subjekt musste dort thematisiert werden, wo der ,,Stoffwechsel“ mit
der Natur gesellschaftlich organisiert wird. Demzufolge musste es dkonomisch be-
stimmt werden.

Das Subjekt des 6konomischen Prozesses ist das Kapital. Die Art und Weise,
wie dieses Subjekt Anpassung an Natur vollzieht, wird analog in der Geographie in
der Definition ihres Raumbegriffes gespiegelt. Da das Industriekapital die Verwer-



26

tungsform von Wert ist, die in der Produktion auf die Organisation von Arbeit als

allgemeine abstrakte Kraft in maschinenanalogen Bewegungsprozessen tibergeht, war

es konsequent, dass die neue Geographie ihren Raum nun abstrake als ,Geometry®
und ,Movement” (Bunge 1966) definierte. Das Paradigma hatte also gewechselt;
aber die Paradigmen hatten sich als Variationen eines tieferliegenden Themas, das
der Wissensproduktion Kontinuitit verleiht, herausgestellt.

Die Ausgestaltung des neuen Paradigmas bestand erstens in einer Verschirfung
der neuen Tendenz und zweitens in einer Gegenbewegung.

1. Es entwickelte sich eine Wahrnehmungs-, Verhaltens- bzw. ,,humanistische®
Geographie. Das war eine Richtung, die fiir die Geographie zuletzt den Raum
als Perspektive ganz abschaffte und Geographie nur noch durch menschliches
Handeln begriindete. Das bedeutet: Es wurde nicht nur von der konkreten Na-
tur abstrahiert, sondern auch von der abstrakten. Das entsprach — im metathe-
oretischen Untergrund auf der 6konomischen Ebene — der Abwendung von der
so genannten objektiven Wertlehre zugunsten reiner Preis- bzw. Konsumthe-
orien bei der Beschreibung der industriellen Kapitalverwertungsmechanismen
sowie einer Aufkiindigung der Naturadaptionsproblematik in der Geographie.
Es verschaffte dieser den ersehnten unkomplizierten Anschluss an die Theorien
der tibrigen Gesellschaftswissenschaften. Aber die Strategie litt und leidet bis
heute unter dem Problem, entweder Geographie nicht mehr definieren zu kén-
nen (das Paradigma war weg) oder aber dann doch mit allerlei inkonsistenten
Argumenten einen Raumbezug in diese Raumlosigkeit hineingeheimnissen zu
wollen; das liuft meist auf irgendeinen alten Wein in neuen Schliuchen hinaus.

2. Gegen den verhaltenstheoretischen Trend wenden sich diejenigen Bestrebun-
gen, die zwar jederzeit sagen, dass sie die Landschaft als Objekt der Geographie
fiir iberwunden halten, aber — inspiriert durch die ,,6kologische Krise” in Ver-
bindung mit einem Problemorientierungsanspruch fiir die Geographie oder
durch eine ,,humanistische Attitiide (hier ergab sich eine Verbindung zum vor-
her beschriebenen Trend) — die Mensch-Umwele-Bezichung doch theoretisch
weiterfithren wollen. Es handelt sich hierbei um die Reformulierung des alten
konservativen Standpunktes der Geographie mit Mitteln und unter Bedingun-
gen industrieller und demokratischer Vergesellschaftung. Das spiegelt abermals
den allgemeinpolitischen Untergrund des geographischen Paradigmas: Auch
der Konservatismus bzw. der Antimodernismus, die beide auf der politischen
Ebene mit dem landschaftskundlichen Paradigma einhergehen, stellen den Ver-
such dar, im Rahmen industrickapitalistischer und demokratischer Vergesell-
schaftung eine zu dieser sic umgebenden gesellschaftlichen Synthesis alternative
Entwicklungskonzeption von Vernunft, Freiheit, Individualitit, Ordnung usw.,
d.h. von Subjektivitit, zu verwirklichen. Merkwiirdigerweise nannte sich dieser
zweite Trend, d.h. die Riickkehr zur Vormoderne mit modernen Mitteln, in der



Die Hintergriinde des Raumes 27

Geographie zeitweilig ,,postmodern®, nimlich solange dieses Modewort karrie-
rewirksam war.

Uberleitung: Konkrete Menschen in konkreten Raumen passen
nicht in die Welt der Erkenntnis durch Abstraktion

Nun hat die zweite Geschichte doch viel linger gedauert, als ich dachte. Aufgrund
der in ihr gewonnenen Unterscheidungen kann aber die dritte Geschichte der Ent-
stchung meiner Denkweise erzihlt werden.

Mit der Unterscheidungzwischen der Einheit in konkreter Natur und der Einheit
in abstrakter Natur war ein Schliissel gewonnen worden, um einerseits die Idee
der Landschaft zu verstehen und sie andererseits auf einer ganz anderen Ebene zu
formulieren. Man konnte auf diese Weise die naiven Selbstreflexionen der Geogra-
phen ,theoretisch aufladen” und an die allgemeine ideengeschichtliche Reflexion
von Gesellschaftstheorie anschlief8en. (Die konservative politische Indizierung, die
damit einherging, war nicht als politische Standpauke gemeint, sondern diente der
theoretischen Klassifikation auf einer anderen als der rein wissenschaftstheoretischen
Ebene. Der Riickbezug auf politische Weltbilder war ein heuristisches Mittel, ein
Such- und Uberpriifungsmechanismus fiir fehlende bzw. undeutliche Komponenten
geographischer Theoriesegmente; vgl. dazu Eisel 2004.)

Mit diesem Verstindnis war klar, warum die Maflstibe der allgemeinen Wis-
senschaftstheorie der Erfahrungswissenschaften, die letztlich alle von der Physik
inspiriert waren, vollig unangemessene Mittel zur Beurteilung der traditionellen
Geographie sein mussten, falls man davon ausgeht, dass es normal und damit ver-
ninftig ist, jenes allgemeine tbergreifende Anliegen, die Stellung des Subjekts in
der Welt zu formulieren, in jeder nur erdenklichen Variante des Realititsbezugs zu
betreiben. Die Geographie war fiir eine dieser Varianten zustindig: fir die seit der
Neuzeit méglichen ,,landschaftlichen” Erfahrungsweisen, d.h. fiir die Kombination
des asthetischen und teleologischen Urteils, mittels der sich das Subjeke als Indivi-
dualitit in und gegentiber der Umwelt wiederfindet und bestitigt. Sie hat diese neuen
Moglichkeiten brav und umsichtigin spezifischen Metaphern verkleidet genutzt. Sie
hatdie Idee der konkreten Individualitit, der ,Person” und deren Werts fiir ein richtig
gelebtes Leben, im Koordinatensystem raumlicher Konkretheit von Erfahrung, d.h.
in der Mischung von dsthetischen und teleologischen Urteilen iiber Umgebungen,
die in ihrer Distanz zum Subjekt dennoch der Anpassungdienen sollen, ausgearbei-
tet. Diese Perspektive nannte und nennt sich ,,physiognomisch®. Ihr entspricht die
»morphologische® Methode (vgl. dazu Eisel 1997). Das war — auftragsgemif3 — das
Gegenteil des Anliegens derjenigen Naturwissenschaften, die die Wissenschaft von
allen dsthetischen Eindriicken und zweckgebundenen Anliegen zu befreien trachte-
ten und deshalb von konkreten Umstinden und Verstindlichkeiten des beobachteten



28

Ereignisses abstrahierten. Damit haben diese (experimentellen) Wissenschaften nicht
etwa den unterschwelligen Standpunke verlassen, vermittelt tiber ein Paradigma die
Idee des richtig gelebten Lebens der Subjekte zu thematisieren, sie befolgen nur eine
andere Idee vom richtigen Leben als z.B. die Geographie.

Das Konkrete ist ein Abstraktionsprozess: Landschaftserfahrung als
Sakularisation des Heiligen — Natur als ungeregelte Ausbeutung

Mit der Riickfithrung der Idee der konkreten Natur auf die gesellschaftliche Rele-
vanz einer von den Abstraktionsprozessen der industriellen Welt unbeeindruckten
Individualitit warf sich ein fundamentales Problem auf. Die Rekonstruktion des
geographischen Paradigmas hatte ergeben, dass die konkrete Natur, also das Al-
lerunmittelbarste, was wir als Welt zur Verfigung haben als Subjekte, selbst ein
Abstraktum ist. Sie ist ein ,Paradigma®, d.h. ein uns unbewusster, erfolgreicher
theoretischer und praktischer ,, Kniff, unsere sehnstichtigen Bemithungen um eine
moglichst umfassende Individualitit und Personlichkeit in die Welt zu projizieren.
Landschaften stehen nicht auf der Erdoberfliche herum. Sie sind vielmehr Pro-
jektionsergebnisse von spezifischen Selbstvergewisserungsprozessen neuzeitlicher
Menschen. Wenn aber Konkretheit im Sinne konkreter Gegenstindlichkeit in is-
thetischer und teleologischer Erfahrung selbst ein abstraktes Ideal von subjektiven
Zustinden ist, wovon wird dann dabei abstrahiert?

Dieser Frage bin ich auf den zwei schon beschrittenen Wegen nachgegangen:
erstens im Hinblick auf die Idee der Landschaft, und zweitens im Hinblick auf das
Skonomische Subjeke, das Kapital.

1. Hinsichtlich der Landschaft abstrahiert die Idee unverblimter und eindring-
lich gegenstindlicher Gegebenheit von der Idee des Heiligen (vgl. auch Eisel 2001).
Sinnlichkeit, Materie und konkrete Raumerfahrung sind Sikularisationserscheinun-
gen von Transzendenz. Die beobachtbare ,einleuchtende® Zuhandenheit einzelner
Tatsachen abstrahiert vom Sinn des Ganzen, dem sie angehoren. Wird aber das
Ganze selbst konkret erfahren, wie in der Landschaft, dann abstrahiert dieser Bezug
zur Welt von der ehedem geistigen Vereinigung mit dem Absoluten. Landschafts-
erfahrung korreliert mit Anbetung und ersetzt sie. Dass die Landschaft, vor allem
in ihrer Erhabenheit, Gefiihle iiber die Existenz hoherer Michte wachruft, wird
im wissenschaftlichen Bewusstsein zwar anerkannt, aber als Atavismus abgetan.
Sich damit zu beschiftigen, fithrte auf das Feld der Magie. Die Geographie hat es
sich immer zugute gehalten, dass sie — nach Carl Ritter — die physikotheologische
Weltsicht iiberwunden habe, d.h. das Heilige aus der Idee der Einheit in konkreter
Natur verbannt habe. Genau das hat sie tatsichlich getan.

Fiir den Rahmen meiner Argumentation tiber die konstitutive Abstraktion, die zur
Konkretheit der Welt fithrt, muss man somit beachten, dass die Begriffe ,abstrakt”



Die Hintergriinde des Raumes 29

und ,konkret” zeitweilig auf dem Kopf stehen, d.h. in ihrer Bedeutung — durch
Ebenenwechsel — umgekehrt werden. Denn das, was fiir das moderne Bewusstsein
das Abstrakte wire, die Ideen von transzendenten Realititen und hoherer Macht,
wie sie der Idee der Landschaft hintergriindig anhaften, wire unter vormoderner
z.B. stammeskultureller Perspektive das Allerkonkreteste. Es war das, woran die
Gemeinschaften unmittelbar ausgerichtet waren und was jedes Mitglied als Erfah-
rungsgewissheit besafl. Die Vorstellung, ein bestimmter Zauber sei nichts anderes
als nur ein Ding, das sich z.B. Stein nennt, wire eine undurchfiithrbare Abstraktion
gewesen — ,,Dinge” gab es gar nicht. Insofern war das nunmehr Abstrakte das Kon-
krete und umgekehrt. Es bedurfte eines fundamentalen kulturellen Umbruchs, um
diese Verhiltnisse umzukehren. Nachdem er erfolgt ist, kann konkrete Dinglichkeit
erstens als Abstraktion ,,durchgefiithrt® werden, d.h., es kann ihr in der Erfahrung
begegnet werden, und zweitens — dem naiven empirischen Bewusstsein — als Nicht-
Abstraktion erscheinen.

Natiirlich ist es legitim zu sagen: Ein Gliick ist dieser Zustand erreicht; dasist eine
Sache der Aufklirung, also wo liegt das Problem? — wir wissen jetzt einfach besser
Bescheid. Aber die Sache ist komplizierter. Wir konnen nun dreierlei: das konkret
Gegebene erfahren und auch wissen, dass es fiir uns noch mehr in sich trige, als die
gegenstindliche Erfahrung; und das, was wir da wissen, nimlich den alten Gehaltan
héherem Sinn, kénnen wir zudem — dsthetisch und teleologisch — erfahren. Beides
nennen wir ,konkret": die banale Dinglichkeit im Allgemeinen in ihrer Opposition
zur Transzendenz und auch jene spezifische Naturerfahrung, in der das Heilige noch
schwelt. Das eine — meinetwegen eine Kaffeetasse oder ein Rindersteak — nennen
wir ein konkretes Ding, weil es nichts mehr mit mehr als ihm selbst zu tun hat, das
andere — z.B. die schéne und erhabene Landschaft — nennen wir so, weil es gerade
eine Dinglichkeit der héheren Art als die banalen Gegenstinde ist. Das eine ist
eine niichterne Konkretheit, das andere eine weihevolle. (Deshalb bildet die zweite
Variante jederzeit das Einfallstor fiir esoterische Lehren und Praxen, die dem Kon-
kreten metaphysische Kraft beimessen, d.h. fir die ,Sinnlichkeit” etwas Hoheres — und
umgekehrt - ist.)

Diese Ambivalenz in der Haltung gegeniiber dem Konkreten zeigt, dass in ihm
eine Paradoxie der Moderne ausgedriickt wird: In einem einzigen Phinomen, dem
der so genannten sinnlichen Gewissheit, sind zwei gegenlaufige Prozesse akkumuliert.
Der eine Prozess besteht aus der (modernen) Sikularisation des Heiligen, der andere
Prozess besteht aus der (modernen) sehnsiichtigen Remystifikation des Sikularisier-
ten. Beides sind Abstraktionsprozesse, deren kulturelle Normalitit beweist, dass
»Dinglichkeit” ebenso wie die verheiflungsvolle Vorgingigkeit landschaftlicher Natur
vor allem, was ihr nachtriglich an Versiindigung angetan werden kénnte, eine Kon-
stitutionsleistung modernen Bewusstseins ist. Dass das kulturelle Bewusstsein sich
(evtl. vorteilhaft) verindert hat, heiflt nicht, dass seine niichternen ebenso wie seine



30

euphorischen Leistungen nicht immer auch eine implizite Antwort auf den alten Ge-
genspieler wiren, und damit die Erfahrung von Konkretheit (durch die Landschaft)
nicht implizit de facto immer noch eine Abstraktion vom Heiligen wire.

2.Ich habe die Abstraktion, die zum Wahn des Konkreten fiihrt, 6konomisch zu
bestimmen versucht. Anlass und Material hierfiir bot mir eine geographische Theorie.
Hans Bobek hat zur Charakterisierung der Rolle der Stadtbildungin orientalischen
Gesellschaften innerhalb der Anthropogeographie eine Theorie des so genannten
Rentenkapitalismus entworfen (Bobek 1959). Diese Theorie hat meine Uberlegungen
tiber die konomische Ebene der Idee der konkreten Natur wesentlich beeinflusst.
Sie widerspricht der gingigen Periodisierung der Produktionsweisen von Kapital,
die zwischen die Stammesgesellschaften und den Industriekapitalismus die antike
Sklavenhaltergesellschaft und den Feudalismus stellt. Bobek diagnostiziert dagegen
fir den Orient eine Zwischenform, die gewissermafien einen Kurzschluss zwischen
Feudalismus und Kapitalismus darstellt und somit keiner der drei Zivilisationsformen
entspricht. Das entspricht in der Tradition des Historischen Materialismus ebenfalls
ciner Ketzerei. Dort wurde eine — von Stalin verbotene — ganz dhnliche Theorie der
»Asiatischen Produktionsweise” oder ,,Orientalischen Despotie® formuliert (vgl.
dazu in der Geographie Miiller 1983).

Durch Bobek ebenso wie in jener marxistischen Tradition wurde versucht zu
zeigen, dass der Modus von dkonomischer Ausbeutung von Arbeitskraft aus der
Art der Organisation von politischer Herrschaft folgte und nicht umgekehre die
Art der Organisation von Herrschaft aus den Bedingungen von Kapitalbildung.
Das lduft darauf hinaus, dass das Bewusstsein das Sein bestimmt, der Uberbau die
Basis usw. — ein Sakrileg in der materialistischen Tradition. Denn die gesellschaft-
liche Organisation der materiellen Uberlebensbedingungen leiteten sich nicht aus
der Gestaltung des Arbeitsprozesses durch einen Nutzniefier ab, der Anrechte auf
menschliche Arbeitstiere (Sklaverei) oder Bodenbearbeitung (Feudalismus) oder
Anteile beliebiger Arbeitskraft (Industriekapitalismus) besa}, sondern, ohne jede
Existenz eines solchen ,,Produktionsverhiltnisses” zwischen ,, Klassen®, aus blanker
Mache tiber kriegerisch unterlegene lindliche Siedler. Stadtische Herrscher, die als
Nomaden Regionen sesshafter Bauern besetzt und sich in stidtischen Siedlungen
niedergelassen hatten, bis sie selbst von anderen kriegerischen Nomaden verdringt
wurden, pliinderten diese Bauerngesellschaften aus, ohne jede Regelung von Ausbeu-
tungsbedingungen — zumindest ohne direkte Regelung mit den Bauern. Stattdessen
existierte eine Hierarchie von ,,Satrapen“, das waren — in Personalunion — Hindler
und Steuereintreiber, die die Bauern ausraubten, und deren Mehrproduke in einer
eigenen Tauschsphire in 6konomischen Wert verwandelten, der teils bei ihnen blieb
und zu groflen Teilen an die stadtischen Herrscher abgefithrt werden musste. Diese
hatten auf diese Weise mit den Bauern gar nichts zu tun, sondern lebten in dem
Bewusstsein, dass Gewinn durch Tausch entsteht, nicht in letzter Instanz aus ange-



Die Hintergriinde des Raumes 31

eigneten Arbeitsanteilen. (Dieser Wahn ist die Basisliige des Kapitalismus und narrt
bis heute die Menschen.) Und Arbeit, d.h. die gesamten kulturellen Lebenswelten
und lindlichen Regionen der— gewissermafien gratis — produzierenden Bauern, war
eine vor dem gesellschaftlichen Handeln der Hindler/Steuereintreiber liegende,
wertlose Welt.

Eine solche Welt, alles, was wert- und zwecklos auferhalb der herrschenden Kuleur
existiert, ist das konkrete Erste, das bedingungslos Gegebene. Es wurde spiter ,, Natur®
genannt, nachdem die Produktionsweise der Sklaverei die Ausbeutungder Menschen
isolierte und auf die Seite der gesellschaftlich niitzlichen Dinge gezogen hatte. Die
nicht-subjektive Seite der Gratisproduktion war iibrig geblieben und konnte exklusiv
bezeichnet werden. (In der Umweltdkonomie heifit sie deshalb noch heute ,freies
Gut") Sie entstand als Ebene der Seinsweise im Sinne einer frei verfiigbaren Ressource
durch gesamtgesellschaftliche Abstraktion (von der Eigenstindigkeit einer noch im
Heiligen sich begreifenden Lebensweise) zum Zwecke der Kapitalbildung und wurde
in der daran anschliefenden Produktionsweise der Antike praktisch und theoretisch
von ihrem ,,subjektiven Faktor® gereinigt. Im Phinomen der Abstraktion von einer
gesellschaftlichen Synthesis im Heiligen bertihrt die Rekonstruktion der Idee der
Landschaft die dkonomische Rekonstruktion der Idee konkreter Natur.

Die historische Ebene des Verstindnisses der Asiatischen Produktionsweise war
hilfreich gewesen, die strukturelle Ebene der Idee der konkreten Natur als eine Ab-
straktion, nimlich ihren durch Ausbeutungkonstituierten Status als hemmungslos
genutzte und strukturell geleugnete Basisagentur von gesellschaftlicher Produk-
tivitdt, zu bestimmen. Auf diese Weise lief sich die 6konomische Stellung der so
genannten konkreten Natur als gesellschaftliche Gréf8e funktional bestimmen und
war zugleich auf den kulturellen Entwicklungsprozess bezogen: So wie in der Neu-
zeit die Landschaft — durch das asthetische Urteil zustande gekommen als reine,
distanzierte Gestalt auf der Objektseite — das Heilige in allen Dingen aus der Zeit
der Stammeskulturen ersetzt und zugleich wach hilt (vgl. Eisel 2001), reprisentiert
heute das 6kologische System — mit den Begriffen Vielfale, Stabilitit, Nachhaltigkeit
usw. im Schlepptau — die konkrete materielle Natur im Verhilenis zu der Welt, die
durch die Physik beschrieben wird. Das dkologische System steht nun fiir ausgeraubte
Produktivitit. In diesem modernen Surrogat ist reflektiert, wie das unmittelbar und
wertlos Gegebene, Konkrete, d.h. das beliebig Ausbeutbare, gesellschafilich konsti-
tuiert wurde: durch Abstraktion vom Eigenwert einer Produktionsweise, die das
Leben auf Transzendenz griindete. Die Abstraktion wurde als vertragslose Aneig-
nung praktiziert. Alles, was dieser Bedingung unterliegt, heifdt seitdem Natur. Die
Zivilisation hat sich seit den orientalischen Despotien — mit Stufen des Ubergangs
— einmal ganz auf den Kopf gestellt und verkauft nun das Konkrete im Sinne blanker
Materialitit bzw. individueller Ganzheit als das Erste und sinnlich Gewisse, als das,
wovon abstrahiert werden kann bzw. muss oder aber — wie die Kritiker der Moderne



32

sagen — nicht abstrahiert werden sollte. Sie hat vergessen, dass es als das letzte Ende
eines langen Abstraktionsprozesses von einer — gesellschaftlich hervorgebrachten —
alles durchwaltenden Transzendenz ist.

Die Pointe ist natiirlich, dass beides gilt. Die moderne Gesellschaft wird von zwei
gegenliufigen Prozessen zerrissen. Die politische Berufung auf jeden der beiden ist
jederzeit moglich und empirisch valide — und so streiten sich die Fortschrittlichen
und die Konservativen unausgesetzt um des Kaisers Bart.

Die Transformation der Sozialphysik
in eine Theorie des Patriarchats

Diese Geschichte hat eine theoretische Verbindung zur vorherigen und fithrt zur
vierten: Die konkrete Natur im Sinne eines ideellen Abstraktionsprodukts von na-
tiirlicher Lebendigkeit und Produktivitit findet sich bestitigt durch die Analogie
zwischen Physik und 6konomischer Theorie. Ich habe die These, dass auch die so
genannten exakten Naturwissenschaften Projektionen der Stellung eines Subjekes
im gesellschaftlichen System auf die Natur sind, an Theorien der Physik zu erldutern
versucht. Ein guter Hinweis existierte durch die Geographie selbst. Die erste Gene-
ration der Paradigmenwechsler hatte sich explizit mit der so genannten Sozialphy-
sik identifiziert bzw. diese z. T. mitbegriindet (vgl. Stewart 1950, Stewart, Warntz
1958). In der Sozialphysik der angelsichsischen Sozialwissenschaften waren phy-
sikalische Theorien als Modelle raumlicher Strukturierung adaptiert worden und
zur Erklarung fur riumliche Muster bzw. Bewegungspfade auch in die Geographie
iibernommen worden. Ich hatte diese Theorien der Einheit in abstrakter Natur, in-
soweit sie als Anpassungstheorien an die Natur zu begreifen waren, analog zur 6ko-
nomischen Ebene des Nachdenkens tiber den Wert des Subjekts in der Gesellschaft
beurteilt — wie oben bereits angedeutet. Das Kapitalsubjekt war die ,handelnde
Person® hierbei. Das sind nicht ,die Unternehmer®, sondern die Systemfunktionen
der Selbstverwertung des Werts. Wenn die physikalischen Modelle niitzlich waren
(oder schienen), die Auflenwelt der Subjekte in ihrer Strukturierung zu erkliren,
und dies eigentlich unbewusst heuristisch wirkende gedankliche Ubertragungen
von Wissen tiber Kapitalbildungsmechanismen in eine andere Welt waren, dann
war es naheliegend, 6konomische Theorien tiber die Kapitalbildung auch direkt auf
die Physik zu beziehen und so die physikalischen Paradigmen in einem gleichen
Sinne verstindlich zumachen, wie die Geographie. Das habe ich anhand von drei
Beispielen versucht. Eines der Beispiele ist die Thermodynamik.

Die Thermodynamik ist eine Theorie tiber Austauschverhiltnisse zwischen ge-
schlossenen Systemen, die Arbeit leisten. Durch ihre Gesetze wird die Ebene der
Produketivitit, die die Voraussetzung fiir die Moglichkeit bietet, relativen Mehrwert
durch einen Tauschvertrag (iiber Lohn gegen Arbeit) hervorzubringen, aufgedeckt.



Die Hintergriinde des Raumes 33

Der von Marx beschriebene Prozess, durch den im Austausch der Wertdquivalente in
der Zirkulationssphire implizit de facto ein Ausbeutungsvorgang in der Produktions-
sphire erreicht wird, erweist sich als die Oberfliche einer noch , tiefer” angesiedelten
Ausbeutung, die ihrerseits strukturell eine solche Implikation enthilt. Das bedeutet,
die Analyse des Kapitalverwertungsprozesses erweist sich aus der Perspektive der
Natur als einer konomischen Instanz, die einen Input in den Wertbildungsvorgang
leistet, als unzureichend; sie ist aus der Perspektive der Ausbeutung von Arbeit (und
abstrakter Natur) durchgefiihrt worden, nicht aus der Perspektive der gesellschaft-
lichen Konstitution und Stellung des Konkreten. Ich habe versucht, anhand der
Thermodynamik, die genau diesen Ebenenunterschied zwischen Oberfliche und
»Tiefenstruktur” des okonomischen Prozesses zur Voraussetzung hat und in exakter
modelltheoretischer Form spiegelt, den gesellschaftlichen Charakter der konkreten
Natur (anders als durch moralisches Gejammer iiber Naturzerstérung und durch
esoterische Hohenfliige) zur Geltung zu bringen.

Diese Tiefenstruktur dkonomischer Ausbeutungund kultureller Sinnkonstrukti-
on bezeichnet die Ebene der Gesellschaft, auf der sie als ,Patriarchat” organisiert ist.
Diesen Aspekt habe ich zeitweilig in den Vordergrund geriickt und auf diese Weise
versucht, ohne schale Stellvertretermoral fiir ,,die Frauen“ und ohne Betroffenheits-
thetorik, Stellung zum Geschlechterverhiltnis zu nehmen.

Uberleitung: Konstanz der Paradigmen,
Wechsel der Metaphern — vom Raum zum Leben

Die vorliufig letzte und fiinfte Geschichte der Entwicklung meines Denkens war
durch duflere Umstinde geprigt. Der Wechsel von der Geographie in die Land-
schafts- und Umweltplanung sowie den Naturschutz hat oberflichlich den Ge-
genstand, das Textmaterial fir die weitere Beschiftigung mit dem geographischen
Paradigma, nicht aber das Paradigma, verschoben. Auch diese gesellschaftlichen Pra-
xisfelder operieren mit der Idee der Landschaft und der Sehnsucht nach konkreter
Natur(erfahrung) — die ja die Sehnsucht nach dem Heiligen ist. Die Differenzen, die
es zur Geographie durchaus gibt, sind hier unwichtig und werden vernachlissigt.
Der Gegenstand nennt sich nun zwar — vor allem in der Landschaftsarchitekecur
und der Landschaftsplanung — immer noch ,,Raum“ (und ist — zumindest in der
Landschaftsplanung — Metapher fiir die Relevanz eines angepassten Lebens), aber
er wird — im Natur- und Umweltschutz — durch eine andere Perspektive dominiert:
die Idee des Lebens. Dieser Begriff ist Metapher fiir die Relevanz einer eigenstindi-
gen inneren Entwicklungskraft jedes Wesens, das durch Anpassung seine Existenz
sichert. Bezogen auf die Natur ist die Biologie fiir dieses Thema zustindig. Auch
dieser theoretische Begriff ist gesteuert durch das allgemeine Anliegen, der Indivi-
dualitit Geltung zu verschaffen. Aber diese Dimension der Individualitit erstrecke



34

sich — anders als der Raum - in der Zeit. Der ihr angemessene Prozess nennt sich
sorganisch®. Lebende Wesen sind Organismen im Unterschied zu Maschinen. Das
allgemeine Funktionieren, das der Organismus mit der Maschine gemein hat, ist keine
ausreichende Definition fiir ihn. Hinzu kommet, dass jedes Lebewesen cine indivi-
duelle Entwicklungsgeschichte durchliuft, in der es eine seinen Lebensumstinden
entsprechende Vollkommenheit ,anstrebt”. Jedes Lebewesen ist ein seinen konkreten
Lebensbedingungen geschuldetes, besonderes Exemplar seiner Art.

Die Idee der Individualitit hat hier die gleiche grundlegende Funktion wie im
geographischen Paradigma, nur bezicht sie sich nicht auf die Strukturierung des
Raumes als Anpassungsmoglichkeit, sondern auf die Entwicklung innerer Antriebe
in der Zeit. Wenn dieses Thema ebenfalls — wie in der Geographie — auf die Funktion
der Anpassung an duflere Umgebungen fiir diese Entwicklung bezogen wird, liegt
der Zweig der Biologie vor, der Okologie genannt wird.

Possibilismus und Synodkologie: politische Verwirrung durch
die Persistenz der christlichen Wurzeln in der Moderne

Es gibt in der Okologie Theorieschulen, die jenes innere Entwicklungsstreben, das
der Idee des Lebens anhaftet, als riumlichen Ausbreitungsmechanismus konzipie-
ren, also eine geographische Losung fiir die richtige Lebensweise anvisieren. Diese
Theorien haben mich am meisten interessiert. Sie bestimmen ihr Objekt, genauso
wie die klassische Geographie die Landschaft, als ganzheitliches Individuum hohe-
rer Art. Organismen im 6kologischen Sinne sind dann Lebensgemeinschaften, nicht
die Einzelexemplare einer Art. Diese ,,Individuen® bestehen aus einem wohlkoordi-
nierten Gemeinschaftsleben verschiedener Arten und passen sich ihrer Umgebung
an, indem sie sie als Moglichkeit interpretieren, eine gemeinschaftsinterne Hochst-
leistung zu erbringen: ein stabiles Endstadium von Uberleben zu erreichen. Die
theoretische Konstruktion dieser Anpassungstheorie ist dadurch bestimmt, dass
die Idee der Anpassungals Bewihrungder in der Ganzheit der Lebensgemeinschaft
pradisponierten Entwicklungsméglichkeiten konzipiert ist. Die subjektive Sphire
wird nicht durch die konkrete Naturumgebung ,,bestimmt®, sondern schépft deren
Bedingungen durch Interpretation als gemeinschaftsinternes Potenzial aus. Das
entspricht dem — in der gleichen Zeit aufgekommenen — ,,Possibilismus® in der
Anthropogeographie.

Dieses ,,possibilistische” Paradigma, das in der Okologie unter Bezugauf die Art
und Weise, wic Anpassung definiert wird, als holistische ,, Synokologic® (im Unter-
schied zur ,, Autdkologic”) bezeichnet wurde und in der ,,Monoklimaxtheorie“ seine
radikalste Ausformulierungerfahren hat, habe ich in zwei Richtungen interpretiert:
erstens als biologietheoretische Spiegelung des politischen Rassismus und zweitens
im Hinblick auf seine christlichen Wurzeln.



Die Hintergriinde des Raumes 35

Beides erhilt seine Relevanz durch die Funktion der Synokologie im Natur- und
Umweltschutz. Diese Art des Holismus wird zwar in der 6kologischen Wissenschaft
alslingst iiberholt abgetan, aber die gesamte Naturschutzdiskussion in der politischen
Sphire wird von dieser Denkfigur bestimmt; jedes Vor- und Nachwort in tausenden
von Fernschfilmchen tiber Uhus im Elbsandsteingebirge oder die Fische des Great
Barrier Reefusw. legt tiber die teleologische syndkologische Basisphilosophie Zeugnis
ab.

Mitdieser Art des Denkens und entsprechendem politischem Krisenmanagement
ist aber das Anliegen eines fortschrittlichen ,Umbaus der Industriegesellschaft®
verbunden, der in der Regel von multikulturell ambitionierten und emanzipationso-
rientierten politischen Bewegungen, Parteien und Einzelpersonen vertreten wird. Sie
wiirden nicht vermuten, dass die gedankliche Grundkonstruktion, die sie vertreten,
ihrer Lebenshaltung und ihren politischen Zielen diametral entgegensteht. Sie for-
dern in der Praxis das, was sie bekdmpfen wollen. Genauso wenig ist ihnen bewusst,
dass ihr objektiver Ausgangspunke, nimlich die wissenschaftlichen Beobachtungen
tiber die Funktionsweise der Natur einschlieflich deren Zerstorung, eine Projektion
theologischer Dogmen aus der christlichen Lehre in die Natur ist. Das wollten schon
die Geographen nie glauben, warum sollten die Naturschiitzer gewitzter sein?

Das christlich-humanistische Weltbild erzeugt mit seiner Konzeption sowie dem
moralischen Gewicht von Individualitit — und dem damit einhergehenden spezi-
ellen Begriff von Freiheit im Verhiltnis zu Anpassung — eine Problemlage, die alle
wissenschaftlichen Theorien, in denen es in irgendeiner Weise um Anpassung (oder
auch um die Irrelevanz von Anpassung) geht, durchziche. Alle diese Wissenschaften
kimpfen anhand der ihrem speziellen Objekt ,anhaftenden” Daten um ecine ange-
messene Losung des Problems, eine verniinftige Organisation von Leben zu finden;
diese Organisation bestiinde in einer Balance von Freiheit und Anpassung, welche
Individualitit voll zur Geltung brichte. Das bedeutet, jene ,,Daten und Objekte
realisieren nur die Projektionsbilder eines weltanschaulichen Konstitutionsvorgangs
im Rahmen der christlichen Kultur. Dieses kulturelle Denk- und Handlungsmuster
schlieft mechanische Funktionserfiillung sowie véllig beliebige Entscheidungen als
akzeptable menschliche Handlungsweise aus. Das eine enthilt gar keine Freiheitsgrade
fir Individualitit, das andere keine objektiven MafSstibe fiir die allgemeine Geltung
von individueller Freiheit. Fiir nichtmenschliche Lebewesen kénnen diese Kriterien
natiirlich nicht veranschlagt werden. Aber da sie die allgemeine Idee des Lebens be-
stimmen, firben sie gewissermafien in der Weise auf die biologische Ebene des Lebens
ab, dass auch dort die ,Wesen®, um die es geht, nur als angemessen begriffen empfunden
werden, wenn ihnen allen eine individuelle Entwicklung ihrer spezifischen Eigenart
unterstellt wird. Jede Art besteht aus vielen Biographien ihrer Individuen.

Mit dieser Vormachtstellung des christlichen Paradigmas fiir die Theorie des
Lebens gehen zwei Phinomene einher:



36

1. Es gibt in der Moderne eine radikale Absage an und Bewegungen gegen dieses
Paradigma. Auch diese Seite spiegelt sich in wissenschaftlichen Theorien und
kann nur verstanden werden, wenn man begreift, wogegen angedacht wird. In
den beiden kontriren Paradigmen, dem holistisch-idiographischen ebenso wie
in den alternativen mechanistischen und darwinistischen, bezeichnen die glei-
chen Begriffe die gleichen zentralen Grundideen wie Individualitit, Freiheit,
Ordnung, Organismus, Anpassung usw. Aber die Begriffe bedeuten jeweils das
strikte Gegenteil.

2. Der Tod gilt nichts mehr. Mit dem zweiten Aspekt ergibt sich abermals eine Ver-
bindung zu den Themen, die die konkrete Natur als ideelle Abstraktion behan-
deln. Damit sollen die einleitenden Geschichten iiber den Werdegang meiner
Arbeit abgeschlossen werden. Die theologische Ebene, auf der sich die Idee der
Individualitit, die sich der Theorien der Geographie und der Okologie bemich-
tigt hat, kulturell verankert sicht, soll angedeutet werden.

Exkurs zur Theologie der guten Lebensfiihrung durch Bewihrung

Gott hat in seiner Gnade die Menschen erldst, indem er seinen Geist als Sohn
Fleisch werden lief und dessen Leben opferte. Durch das Leben und die Auferste-
hung Jesu wurde der Tod iiberwunden. Durch seinen Tod wurde den Menschen
das Leben, d.h. die Moglichkeit, in die Welt des Heiligen einzutreten, geschenke.
So wurde der Tod das Tor zum Leben.

Diese Vorstellung ist auch den vorchristlichen Kulturen nicht fremd, im Gegen-
teil: Die Apotheose, d.h. der glorreiche Ubergang in den Zustand eines heiligen,
héheren Lebens durch den Opfertod, war das Grundprinzip der gesellschaftlichen
Synthesis. Aber dennoch gibt es eine fundamentale Differenz: Die christliche Religion
tibertrigt jedem einzelnen Menschen die Selbstverantwortung dafir, dass er sich
durch die Art seiner irdischen Lebensfithrung das Anrecht auf ein hoheres Leben
erwirbt. Er kann und muss freiwillig nach einem ,erfillten” Leben trachten — nur
dann hat er Gottes Gnade, dic ihn erléste, nicht mit Fiilen getreten. Die Vorstel-
lung eines erfiillten Lebens wire den Stammeskulturen vollig fremd gewesen. Ein
individuelles Leben stand den Mitgliedern einer solchen Gemeinschaft gar nicht
zur Verfuigung. Sie waren einem System von Verboten unterworfen, das sich aus der
Existenz hoherer Michte ergab. In der christlichen Kultur folgt aus der Existenz der
héheren Macht (Gottes) gerade das Gegenteil, nimlich die paradoxe Verpflichtung
auf Freiwilligkeit. Diese begriindet sich durch die Idee der Gnade. Nur weil Gott —
angesichts des Siindenfalls — Gnade vor Recht ergehen liefs und den Sohn durch ein
irdisches Leben sowohl Vorbild fiir eine freiwillig gestaltete Unterwerfung unter
Gottes Plan sein lief, als auch iiberhaupt dem Tod iiberantworten konnte (um ihn
durch die Auferstehungbesiegen zu kénnen), kann nun ein Leben eigenstindig richtig



Die Hintergriinde des Raumes 37

oder falsch organisiert werden. Weil Gott eine Vorleistung erbrachte, die aus einer
richtig verstandenen Lebensfithrung (seines Sohnes) bestand, ist nicht die richtige
und ehrenvolle Art des Sterbens, sondern das richtige Leben nun das, was zuvor der
Opfertod war: die Voraussetzung fiir den Eintritt ins Heilige. Die Vorleistung wird
mit der Taufe erworben und zwingt jeden Besitzer, sich zu bewihren, d.h. der Gnade
Gottes wiirdig Zu erweisen.

In der Moderne wurde das Heilige profan. Erfiillung liegt nun in materiellem
Wohlstand, Prestige und Gliick. Die Seele wurde durch den Kérper ersetzt, da Gott
abgeschafft wurde; an seine Stelle trat die Natur. Deshalb ging es nun um die Gesund-
heit der Kérper. Und selbst wenn es um die Seelen ging, so wurde das im Rahmen
eines ,Volkskorpers® gedacht, der den natiirlichen Anlagen einer Rasse Ausdruck
verlieh. Die waren es, die sich zu bewihren hatten, nicht mehr das Selbstverantwor-
tungsgefithl des Christenmenschen. Seit es auch darum nicht mehr geht, geht esum
Fitness, und die Seelen werden mit Pillen und vielen langen Gesprichen beruhigt.
Das Leben hat keinen héheren Sinn mehr, deshalb wird es nun durch irgendeine
Ideologie mit hohen Zielen versehen oder durch das Gegenteil versiifit: Spaf an der
Sinnlosigkeit.

Okologisches Weltverstandnis: Sieg der konkreten Natur?

Als Sinnspender hat die Idee der konkreten Natur nun ihren Platz. Eines der hohen
Ziele ist die Rettung der Natur vor ihrem Untergang durch Menschenhand. Die
Okologie wird zur Religion des richtigen Lebens erhoben, denn sie lehrt, wie die
Natur als Zusammenleben von Lebewesen funktioniert, wenn sie sich verniinftig
aufeinander einlassen. Allerdings unterscheiden sich die Theorien der Okologie
darin, was sie als die verniinftigen Zusammenhinge thematisieren. Hier wird eine
alte Schlacht auf neuem Felde geschlagen: Die Verteidigung ebenso wie die Kritik
des christlichen Individualititsprinzips spielt sich nun anhand von Naturbeobach-
tungen ab. Jener syndkologische Holismus verteidigt das organische Prinzip (der
konkreten Lebensgestaltung) gegen die mechanischen Prozesse eintoniger Funk-
tionserfiillung und beliebiger Lebensaktivititen, auf die die verschiedenen Theo-
rieschulen der modernen Okologie die Idee des Lebens aus Griinden der Wissen-
schaftlichkeit reduzieren wollen. Der Naturalismus der Moderne ist so ambivalent
wie die Metaphysik, die er ummintelt. Die Okologen sind gezwungen, den teleolo-
gischen ,,Vitalismus® der holistischen Synékologie durch kausale Erklirungsmuster
zu ersetzen. Das sind sie der Wissenschaft schuldig. Aber irgendwie scheint es einen
unauflosbaren Rest zu geben. Wann immer tiber den Schuzz der Natur geredet wird,
zeigt sich ndmlich, dass vom ,Leben® mehr erwartet wird, als das, was die moderne
Wissenschaft Okologie beschreibt. Denn sie reduziert die lebendige Welt durch das

kausale und experimentelle Paradigma auf das, was auch Maschinen leisten kénnen.



38

Leben scheint aber mehr zu sein (vgl. Eisel 2002). Das organische Prinzip, das in der
Natur fiir Individualitit (der Entwicklungen und Formen) sorgt, ist den Menschen
der christlichen Kultur nicht auszureden. ,Richtiges” Leben gestaltet sich auch in
der Natur konkret und in individuellen Entwicklungsprozessen, die vom mecha-
nistischen Paradigma nicht angemessen gewiirdigt werden konnen. Wenn man die-
ses Leben erhalten kann, dann hat das eigene Leben auch wieder Sinn.

Es gibe noch weitere Geschichten zu erzihlen. Vieles spielt in das Zustandekom-
men und vor allem in die Wandlungen eines langfristigen Arbeitsprogramms
hinein. Aber die fiinf Geschichten mégen geniigen, um diese Arbeit als sinnvoll
erscheinen zu lassen. Auch sind die Geschichten ,geschént” im Hinblick auf die-
sen Sinn. Sie sind — wie es so meine Art ist — eher rationale Rekonstruktionen von
Motiven als Motive. Die Erkenntnisprozesse verliefen zum Teil ganz anders. Aber
wenn das Leben rational verliefe, dann hitte sich alles ganz gut so wie beschrie-
ben auseinanderentwickelt haben konnen. Immerhin war es so ihnlich. Auf meine
Lebensgeschichte kommt es aber ohnehin hier nicht an. Es geht vielmehr um die
Erlduterung einer Moglichkeit, mit Widerspriichen umzugehen: in diesem Falle
z.B. mit dem Widerspruch, ein Fach (und sein Objeke) zu lieben, ohne ihm in ir-
gendeiner Weise dienen zu wollen oder zu kénnen. Oder — was das gleiche auf einer
anderen Ebene ist — sich im Inneren eines Faches (theoretisch und institutionell)
anzusiedeln, um es ganz verlassen und von auflen beobachten zu kénnen. Oder aber
— in einer anderen Variante dasselbe — dort Arbeitsperspektiven zu suchen, wo man
vollig ignoriert und abgelehnt wird.

Die fachpolitische Ebene, das Fach zu verstehen, um ihm nicht auf Gedeih und
Verderb angehéren zu miissen, hat ein Aquivalent auf der allgemeinpolitischen Ebene:
Ich versuche den Widerspruch zu etablieren und fruchtbar zu machen, eine politische
Philosophie zu realisieren, ohne einen politischen ,, Standpunkt” einzunchmen, d.h.
sic ganz als theoretische Rekonstruktionsmethode zu gestalten. Das hat schon manche
Verwirrung gestiftet.

Jede der finf Geschichten wird sich — mehr oder weniger ausgeprigt — in den
ausgewihlten Textbeitrigen wiederfinden. Die wissenschaftstheoretische Proble-
matik durchzieht alle Arbeiten.

Abschlieflend sei noch bemerkt, dass ich natiirlich Einiges aus den ilteren Texten
heute nicht mehr so denke und formulieren wiirde wie damals. Da es sich aber —
zumindest auch — um den Versuch einer Dokumentation kritischen Denkens in
der deutschen Geographie jener Zeit handelt, wurden die Texte nicht inhaltlich
iiberarbeitet. Ausgenommen sind einige formale redaktionelle Verbesserungen (wie
die Verinderung von Absitzen, Hervorhebungen oder Anfiihrungszeichen) und
- ganz selten — der Austausch oder Wegfall eines irrefithrenden Begriffs sowie die



Die Hintergriinde des Raumes 39

Uberarbeitung einiger allzu langer Sitze. Falls geringfiigige inhaltliche Verinde-
rungen, damit einhergingen, sind sie mit # gekennzeichnet.

Der inhaltliche Abstand von der damaligen Position betrifft vorrangig die Charak-
terisierungdes Konservatismus sowie die Darstellungund Typisierung der Geographie
als Bestandteil dieser politischen Philosophie und in Verbindung damit die Haltung
der Geographie gegeniiber der industriellen Arbeitsteilung und der technischen
Revolution. Es ergibt sich daraus eine differenziertere Vorstellung von der Idee der
Naturbestimmtheit des Menschen bzw. der Gesellschaft, so dass ich die Geographie
in den ilteren Texten noch recht undifferenziert charakterisiert habe. Neueres zu
diesem Thema findet man in zahlreichen spiteren Texten, so in knapper Form z.B.
auch in ,,Orte als Individuen® und ,, Konkreter Mensch im konkreten Raum*“ (dortin
den Abschnitten 3 und 4 sowie 6 und 7) in diesem Band und speziell in Eisel 2008.
Dort wird genau dieser Aspekt kontrovers mit Hans-Dietrich Schultz diskutiert.
(Eine Replik auf den Beitrag von Schultz wird in absehbarer Zeit erfolgen.)

Mein Dank fiir die Initiative zu diesem Buch gilt Bernd Belina und Benno Werlen;
tir die Digitalisierung der gedruckten Texte danke ich Tino Petzolt.

Literatur

Bobek, H. (1959): Die Hauptstufen der Gesellschafts- und Wirtschaftsentwicklung in geo-
graphischer Sicht. Die Erde: 259-298.

Bunge, W. (1966) (2. Aufl.): Theoretical geography. Lund Studies in Geography, Ser. C, No.
1, Lund.

Eisel, U. (1997): Triumph des Lebens. Der Sieg christlicher Wissenschaft iiber den Tod in
Arkadien. In: Eisel, U., Schultz, H.-D. (Hrsg.): Geographisches Denken. Urbs et Regio,
Kasseler Schriften zur Geographie und Planung, Bd. 65, Kassel: 39-160.

- (2001): Angst vor der Landschaft. Erdkunde, Bd. 55, H. 2: 152-171.

- (2002): Das Leben ist nicht einfach wegzudenken. In: Lotz, A., Gnidinger, J. (Hrsg.): Wie
kommt die Okologie zu ihren Gegenstinden? Gegenstandskonstitution und Modellie-
rung in den Skologischen Wissenschaften. Beitrige zur Jahrestagung des Arbeitskreises
Theorie in der Okologie in der Gesellschaft fiir Okologie vom 21.-23. Feb. 2001, Theorie
der Okologie, Bd. 7, Frankfurt am Main: 129-151.

- (2004): Politische Schubladen als theoretische Heuristik. Methodische Aspekte politi-
scher Bedeutungsverschiebungen in Naturbildern. In: Fischer, L. (Hrsg.): Projektions-
fliche Natur. Zum Zusammenhang von Naturbildern und gesellschaftlichen Verhile-
nissen. Hamburg: 29-43.

- (2008): Moderne Geographie mit atavistischen Methoden. Uber die undeutliche Wahr-
nehmung eines deutlichen Paradigmas. In: Klassische Geographie. Geschlossenes Para-
digma oder variabler Denkstil? Eine Kritik von Ulrich Eisel und eine Replik von Hans-
Dietrich Schultz. Berliner Geographische Arbeiten 111, Geographisches Institut der
Humboldt-Universitit (Hrsg.), Berlin: 1-37.



40

Hard, G. (1970): Die ,Landschaft“ der Sprache und die ,Landschaft“ der Geographen.

Semantische und forschungslogische Studien. Collocuium Geographicum, Band 11,
Bonn.

— (1971): Uber die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Anmerkungen zur jiingsten me-
thodologischen Literatur in der deutschen Geographie. Geografiker, H. 6: 12-24. Nach-
gedrucke in: Gerhard Hard (2002): Landschaft und Raum. Aufsitze zur Theorie der
Geographie, Band 1, Osnabriicker Studien zur Geographie 22, Osnabriick: 155-170.

— (1971a): Arger mit Kurven. Geographische Zeitschrift 59, H. 4: 277-289.

- (1973): Die Geographie. Eine wissenschaftstheoretische Einfithrung. Berlin.

Kraft, V. (1997): Der Wiener Kreis. Der Ursprung des Neopositivismus. Wien/New York.

Krausser, P. (1968): Kritik der endlichen Vernunft. Diltheys Revolution der allgemeinen
Wissenschafts- und Handlungstheorie. Frankfurt am Main.

Kuhn, Th. S. (1967): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Frankfurt am Main.

Miiller, K.-P. (1983): Unterentwicklung durch ,,Rentenkapitalismus“? Geschichte, Analyse
und Kiritik eines sozialgeographischen Begriffs und seiner Rezeption. Urbs et Regio 29,
Kasseler Schriften zur Geographie und Planung, Kassel.

Popper, K. R. (1935): Logik der Forschung. Tiibingen.

Stewart, J. Q. (1950): The developement of social physics. American Journal of Physics 18:
239-253.

-, Warntz, W. (1958): Macrogeography and social science. The Geographical Review 48:
167-184.

Ein Verzeichnis aller Publikationen des Autors findet sich unter heep://www.ueisel.
de sowie unter http://www.tu-berlin.de/fak7/ilaup/fg_kultnat.



