Florian Bellin-Harder (Hg.)

LANDSCHAFT
UND

Reflexionen zu Erkenntmstheorle_ : "'
Herstellung und Interpretatlon




Aus Mitteln des Fachgebiets Landschaftsbau, Landschaftsmanagement und Vegeta-
tionsentwicklung der Universitit Kassel (Prof. Stefan Kérner)

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber https://dnb.
dnb.de/ abrufbar.
Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir
beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter derselben Lizenz
wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die Wieder-
verwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenangabe) wie z.B.

Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere Nutzungsgenehmi-
gungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2024 im transcript Verlag, Bielefeld
© Florian Bellin-Harder (Hg.)

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwertung der Texte und Bilder ist ohne Zustimmung des
Verlages urheberrechtswidrig und strafbar. Das gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Uber-
setzungen, Mikroverfilmungen und fir die Verarbeitung mit elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld

Umschlagabbildung: Florian Bellin-Harder

Lektorat & Korrektorat: Die Autoren und Autorinnen mit Florian Bellin-Harder
Satz: Deike Tamara Miiller

Druck: docupoint GmbH, Magdeburg

Print-ISBN 978-3-8376-7206-0

PDF-ISBN 978-3-8394-7206-4

https://doi.org/10.14361/9783839472064

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.



Inhalt

Ein GruBwort!?
Ingo Kowarik

GruBwort zur Festschrift zum 60. Geburtstag von Prof. Dr. Stefan Kdrner
Hanns-Jirgen Redeker

Vegetationskunde in der Pflanzenverwendung. Wo die Kasseler Schule aufhdrt und
die Pflanzenverwendung anféngt. Eine Einfiihrung in die Festschrift
Florian Bellin-Harder

Theorie und Reflexion

Falsifikationistische Evolutionstheorien. Reflexionen iiber die Konvergenz
metaphysischer, epistemologischer und biologietheoretischer Positionen am
Beispiel von Karl Rudolf Popper und Charles Sanders Peirce

Ulrich Eisel

Stefan Kaorner von Ulrich Eisel beobachtet - Teil 1
Ulrich Eisel

~Naturschutzbegriindungen” als Initialziindung wichtiger Debatten
im deutschen Naturschutz
Reinhard Piechocki | Norbert Wiersbinski

Landschaften sich schlieBender Gesellschaften.
Eine Kritik am Leitfaden von Lebenschancen
Karsten Berr | Olaf Kithne

Nur noch Pflanzenkost! Die Idee eines besseren Lebens
Alexander Jérn

Out of control. Die Suche eines Landschaftsmalers nach Wildnis
in der Kulturlandschaft (Ein Essay)
Oliver ThaRler

Landschaft und Film
Frank Lorberg

Lesen und Verhalten. Wolfgang Iser, die Wirkungsasthetik und die Landschaftsarchitektur

Sebastian Feldhusen

Landschaftsgartner vermitteln ihr Praxiswissen und ihre Erfahrungen an
Studierende: Praktikervortrage von GaLaBau-Experten an der Universitat Kassel
Wolfgang Grof}

11

15

69

135

139

147

181

199

207

231

245



Freiraumplanung und Vegetation

Nachdenken iiber das Erlernen der Aneignung von Freiraum
Florian Bellin-Harder

Eine Bestandsaufnahme: Spurenlesen im innerstadtischen StraBenbegleitgriin
Nathalie Wehner

Mehr Griin in der Stadt. Andert sich etwas im Verhiltnis Stadt und Natur?
Jorg Dettmar

Mehrwert durch Griin in der Wohnungswirtschaft
Wolfgang Teloken

Schottergarten. Ein wissenschaftlicher Beitrag zur aktuellen Kontroverse
um vegetationsarme Steinflachen in privaten Gérten

Stefanie Klein

Altes Obst neu genutzt. Eine Chance in stadtischen Quartieren?
Lena Bischoff-Stein

Heimisch und fremd

Das Heimische und Fremde revisited: Uber Naturschutz und Freiraumplanung,
Einwanderungsgesellschaften, die Liebe zur Artenvielfalt, zu solidem Handwerk und

dkologischen iiberraschungen sowie ein praktisch-programmatischer Ausblick auf den

Umgang mit der Stadtnatur
Stefan Kérner

Stefan Kdrner von Ulrich Eisel beobachtet - Teil 2
Ulrich Eisel

Teltower Thesen zu unheimischen Arten
Ulrich Heink

Der Lieblingshaum der Bienen - Tetradium daniellii (Euodia hupehensis)
Volker Lange

Die Beschreibung der Beschaffenheit von Baumen als besondere Hiirde bei der
Ausschreibung von Pflanzvorhaben
Niels Danielmeier

Potentiale der ,Natur der vierten Art’ auf Stadtbrachen fiir die stadtische Biodiversitat:

,Natur der vierten Art’ als Teil der Stadtnatur erkennen, zulassen und fordern
Pia Urban

251

331

363

373

387

411

441

473

477

489

495

519



Probleme des Waldsterbens durch den Klimawandel im Harz-Nationalpark
Moritz Kreyer

Die inneralpine Trockenvegetation im Kanton Wallis: Ein Reisebericht zu
ausgewdhiten Vorkommen des Stipeto-Poion carniolicae-Verbands und weiteren
Trockenvegetationsstandorten zwischen AuBerberg und Saillon

Sebastian Hobmeier

Pflanzung, Saat und Pflege

Ohne Ernte bleibt nur Pflege. Zur Vergeblichkeit von Pflanzenverwendung
und Naturschutz ohne Verstindnis der Arbeitswirkung in der Vegetation
Florian Bellin-Harder

Vegetationsanalyse als Grundlage fiir die Griinflichenpflege einer Parkanlage
Isabelle Glahn

Vegetation azidokliner thermophiler Saume: Ein Vorbild aus der Pflanzensoziologie
fiir die Pflanzenverwendung auf sauren Substraten
Christina Bohlen

Eignung von annuellen Ansaaten als Bienenweide
Julia Hahn

Optimierung der Saatgutmischungen fiir die Gleisbegriinung im Stadtgebiet Diisseldorfs
Huiling Wu

Eine vegetationskundliche und pflegeprognostische Untersuchung
der Wiesenflachen des Rosensteinparks in Stuttgart
Maria Niedermaier

FlieBgewdsserrenaturierung. Wann ist das Einbringen von Pflanzenmaterial sinnvoll?
Julia Schenkenberger

Vegetationsmanagement und Weidehygiene in der Pferdehaltung
Lisa Hanke

Hinweise zu Entwicklung und Pflege verschiedener Hochschulstandorte der
Universitat Kassel auf Basis von Erhebungen zur Flora und Fauna. Nebst einer
Anmerkung zur Landschaftsarchitektur

Florian Bellin-Harder | Stefan Kérner | Frank Lorberg

Schriften von Stefan Kdrner bis 2021
Florian Bellin-Harder | Paula Penfiler

Zu den Autoren und Autorinnen

547

559

579

623

685

715

747

797

833

845



Falsifikationistische Evolutionstheorien

Reflexionen {iber die Konvergenz metaphysischer, epistemologischer und
biologietheoretischer Positionen am

Beispiel von Karl Rudolf Popper und Charles Sanders Peirce

ULRICH EISEL

Inhaltsverzeichnis:
« Theologische und metaphysische Wurzeln
+ Ineiner guten Welt niitzt selbst das Schlechte

Rationalismus als Empirismuskritik
Falsifikationistische Evolutionstheorie

Urtiere auf der Suche nach einer besseren Welt

Leben heifdt Lernen

Furchtlose Wissenschaft: wilde Ideen auf dem Priifstand
Moderne Weltverbesserung: Fortschritt

Poppers Evolutionstheorie als Behaviorismuskritik

« Rationalistischer Pragmatismus: der , Pragmatizismus“ von Charles Sanders Peirce

Der verwirrende Start

Exkurs zur Entstehung und Stellung des Behaviorismus im Rahmen der
Sozialwissenschaften

Pragmatizismus: objektiver Realititsgehalt des Konjunktivs und
itberzeugendes Verhalten

Nominalismuskritik am transzendentalphilosophischen Erbe: die zeichen-
theoretische Losung

Zeichentheoretische Sinnkritik am Nominalismus

Zeichengebrauch als Verhaltensgewohnheit — im Leben wie in der Wissenschaft
Lernprozesse, praktische Gewohnheiten, Denkgewohnheiten, Paradigmen
Die objektivierende und appellative Kraft der Hypothesen in der Forscher-
gemeinde

Die zweite Frontstellung des Pragmatizismus: gegen den ,mechanischen
Materialismus*

Gott — menschlich gedacht: Pragmatistische Theodizee

Ziellose Neugier: Instinktive Gefithlsausbriiche vergeistigen den Evolutions-
prozess

Systembildende Spontaneitit

Pragmatistische Sikularisation

«  Moderne Welt - ein Nachwort



70

EISEL

In einigen seiner theoretischen und metatheoretischen Arbeiten widerspricht Stefan
Korner der Illusion, es sei moglich, empirisch zu entscheiden wer Recht behilt in der
Kontroverse dariiber, ob Neophyten fiir autochthone Vegetationsbestinde dkologisch
und auch unter landschaftsphysiognomischer Perspektive dysfunktional seien oder
aber nicht. Das sei aussichtslos, denn das Heimische und das Fremde an den Pflan-
zen werde durch Paradigmen definiert. Paradigmen sind — Kuhn zufolge — inkom-
mensurabel. Daher beziehen sich die empirischen Argumente der Kontrahenten auf
unvereinbare Weltperspektiven und laufen notwendigerweise wechselseitig ins Leere.
Die einschligigen Weltperspektiven hat Kérner aufgezeigt.

Rational lie3e sich also iiber das Problem diskutieren, bezoge man jene Paradigmen ein.
Dann liefe die Fragestellung durchaus nicht darauf hinaus, dass man versuchen sollte,
die Gegenseite von der eigenen Perspektive, die ja tiefgreifend mit der persénlichen Le-
benspraxis verwoben ist, zu iiberzeugen. Das wire aussichtslos. Aber der Diskurs konn-
te entspannt und durchschaubarer gemacht werden; solche Transparenz wiirde Dritten
niitzen. Jede der Positionen konnte beibehalten werden wie es ohnehin geschehen wird,
dies aber in dem Bewusstsein, dass die empirischen Evidenzen nicht nur im trivialen
Sinne des Selbstverstindnisses der Erfahrungswissenschaften hypothetisch sind. Sie
sind auch in einem fundamentalen Sinne metatheoretisch exklusiv strukturiert.!

In die Diskussion iiber das Verhiltnis heimischer zu fremden Arten will ich mich nicht
einmischen.? Stattdessen werde ich die gleiche wissenschaftstheoretische Problema-
tik an Hand eines ganz anderen Beispiels aufgreifen und darstellen, wie grundlegend
sie das abendlindische Selbstverstindnis spitestens seit der Scholastik umtreibt. Das
Beispiel bezieht sich allerdings ebenfalls inhaltlich auf den Gegenstandsbereich der
Biologie, auf zwei verhaltenstheoretische Evolutionstheorien.

Theologische und metaphysische Wurzeln

Die uns vertraute Idee des Lebens ist ein Sikularisationsprodukt des Christentums und
erweist sich als ein konstitutiver Wert fiir die Durchsetzung der abendlandischen Kultur.
Christi Auferstehung hat den Tod besiegt und den von ihrer Schuld befreiten Menschen
das ewige Leben nach dem Tod erdffnet. Leben im Sinne des damit verbundenen mo-
dernen Wissensbestandes iiber Organismen ist nicht eine erfahrungswissenschaftliche
Beobachtungstatsache, die sich von der Natur her in induktive Schliisse des Bewusst-
seins dringt. Dieser Blick auf die Welt ergibt sich vielmehr als Problemlage im Rahmen
der Suche nach der menschlichen Heilsgewissheit aus der Berithrung der Idee gesetz-
mafiiger Vorbestimmung durch das Absolute auf der einen Seite mit der Idee individuel-
ler Autonomie auf der anderen Seite. Die Frage lautet: Wie kann der Mensch angesichts
seiner unbedingten Vorbestimmtheit durch Gottes Ratschluss an seinem Heil arbeiten;
kann er das ttberhaupt? Was bedeutet , Freiheit“ in diesem Zusammenhang? Das richtige
Leben besteht offenbar aus Antworten auf diese Fragen. So ist der Begriff des Lebens mit
der Fihigkeit zur Integration von inkommensurablen Prinzipien verbunden.

1 Was das fir das Objektivititsideal der Erfahrungswissenschaften bedeutet, soll hier nicht
diskutiert werden. Kuhn zum Beispiel zieht relativistische Konsequenzen daraus. Vgl. zur
Diskussion dariiber Kuhn 1968, 1974; Lakatos, 1., Musgrave, A., 1974 sowie einige Gedanken in
Eisel 2009.

2 Allgemein zu den Begriffen Heimat und Fremde und ihren wechselseitigen Abhingigkeits-
verhiltnissen vgl. Eisel 2003, 2007, 2007a.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Zum ersten Mal hatte sich die gleiche Konstruktion eines Verhiltnisses zwischen Ab-
solutem und den einzelnen Ereignissen in der empirischen Welt durch die Integration

der gesamten antiken Philosophie in Aristoteles Naturbegrift ergeben. Die vorsokra-
tische materialistische Idee der Einheit der Welt in Natur, die sophistische Position,
die die Philosophie der Vernunft mit der Idee der individuellen Uberzeugungskraft
begriindet hatte und die platonische Lehre von der verniinftigen Kontemplation als

einem Mittel der Erkenntnis absoluter MaRstibe wurden durch Aristoteles im meta-
physischen Prinzip der Natur verbunden. Der Kosmos ist in seiner Gesetzmafigkeit
objektiv verniinftig; die einzelnen materiellen Prozesse wirken durch verniinftig or-
ganisierte innere Gesetzmifigkeiten (Natura naturans), die nach der materiellen Ver-
wirklichung ihrer Vorbestimmung durch absolute Ideen streben und sich damit in der

Vielfalt dulerer Erscheinungen ausdriicken (Natura naturata). Aristoteles Naturbe-
grift ist damit der Idee vom Individuum nachgebildet, die spiter durch den Einfluss

dieser Philosophie die Transformation der jiidischen Religion zur christlichen bewir-
ken sollte.’ Der Individualititsbegriff vereint die Orientierung an gesetzmifRigen Not-
wendigkeiten und Vernunft einerseits mit der Orientierung an der Freiheit des Willens

fiir einzelne Bestrebungen andererseits. Vom Individuum wird die Leistung gefordert,
diesen Widerspruch produktiv aufzuldsen. In der Weise, wie es das bewerkstelligt, be-
griindet sich dann seine besondere Personlichkeit.

Gegeniiber dem Alten Testament war durch die Idee der gnidig ergangenen Befreiung
von der Urschuld fiir den Neuen Bund die Erlésung vom Ubel der einst verlorenen Un-
schuld gefolgt. ,Denn der Herr ist der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Frei-
heit“ (2 Kor. 3, 17). Die widerspriichliche Einheitin der Idee der Individualitit korreliert
mit dem christlichen Anspruch auf die Einheit des alten Bundes mit dem neuen Bund.
Im Abgleich mit den Maf3stiben, die die Offenbarung des géttlichen Wortes setzt, er-
gab sich die Seite des individuellen Antriebs der Gliaubigen, das heift das Paradox der

Freiwilligkeit und Selbstverantwortung fiir eine eigenstindige Gestaltung des voll-
kommen Unzuginglichen: der géttlichen Vorsehung.*

Diese aristotelische Integration der vorausliegenden Ideen vom Absoluten (Vorsokratiker

und Platon) und vom vernunftgeleiteten, natiirlichen Einzelantrieb (Sophisten) im Begriff
der Natur wird im Christentum dorthin gewendet, wo die Gedankenbildung auch in der an-
tiken Philosophie bereits ihren Ursprung hatte. All diese Konzeptionen kommen dem Auftrag
der Philosophie nach: Sie formulieren grundlegende Ideen vom rechten Leben der Menschen,
das heif¥t von objektiven Maf3stiben fiir gelingende Subjektivitit. Die besteht seit dem Um-
bruch der archaischen Vergesellschaftung, die unter der Herrschaft der ,alten®, titanischen

Gotter Uranos, Kronos, Dionysos usw. stand, aber von der demokratischen Antike unter der

Herrschaft der ,neuen“ Gotter Zeus, Apollon, Pallas Athene, usw. abgeldst wurde, in jener

Individualitit. Die gesellschaftlichen Synthesisstrukturen des Brauchtums und der Blutrache

werden von der Idee der Freiheit verdrangt, und die zweiwertige Logik verdrangt das mythi-
sche Denken. Individuen sind in ihrer Freiheit und mittels ihrer Vernunft autonome Wesen

die — in jenem aristotelischen Naturbegriff als Wesen des kosmischen Ganzen gespiegelt —
einzeln auf ihre besondere Weise nach der Erfiillung absoluter Maf3stibe streben.

3 Vgl. Fliuckiger 1954 sowie zusammengefasst in Eisel 2021, Band 1, in: Teil 1, Glaube und Vernunft,
39-44: ,Riickgriff: Umwege beim Eindringen des Vernunftbegriffs ins christliche Denken*.

4 Das ist das christliche ,Paradox des Glaubens*, das vielfiltig in der protestantischen Theologie
beschrieben wird (vgl. zum Beispiel Brunner 1924).

n



72

EISEL

Man kann sich das leicht mit Blick auf das Alltagsbewusstsein vor Augen fithren: Jeder
von uns will etwas Besonderes sein. Wire er das nicht, fehlte ihm Individualitit. Dabei
geht es nicht um Exaltiertheit oder Narzissmus oder um Spleens; vielmehr geht es um
das, was einen speziellen Charakter ausmacht, das heiflt um eine ganz normale, aber
wertvolle Unverwechselbarkeit. Ein solcher Mensch hat Personlichkeit — wie wir sagen.
Die Redeweise, jemand sei ein ,echter Typ“ zeigt dasselbe in seiner Doppelbedeutung,
der zufolge einerseits Eigenart, also eine wahrnehmbare Gestalt von Lebenshaltungen,
vorliegt, aber zugleich auch immer vorliegen soll: Ein , Typ“ist in diesem Kontext etwas
Besonderes im normativen Sinne; keiner zu sein, heifSt letztlich eine wiedererkennbare
Menschlichkeit abgesprochen zu bekommen. So jemand wire gestaltlos, und das wire
sozial wertlos. Wer nicht typisch ist, ist eine Schablone oder eine Kopie. Wertlos ist
beides, weil es — obgleich im Original allgemein geschitzt (wie etwa der unbeholfene
knochige sensible Filmheld namens Gary Cooper) —, wenn es perfekt nachgeahmt wird
ohne weitere Zutat, nichts Eigenes hat, damit zugleich nichts Besonderes, Singuli-
res ist; keine neue Art des Seins wurde entwickelt. Es wurde dann etwas individuell
Typisches einfach abstrakt durch Vervielfiltigung verallgemeinert, nicht konkret wei-
terentwickelt zu einer ,Persénlichkeit“. Individualitit ist demnach die kulturelle und
soziale Festlegung auf Eigenart als allgemeines Entwicklungsprinzip.

Zur Illustration ein Beispiel. Vor einiger Zeit wurde Natascha Kampbusch - sie war
jahrelang gefangen gehalten worden — die Interviewfrage gestellt: ,Wie wiirden Sie
selbst gerne wahrgenommen werden“? Die Antwort lautete: , Das weif3 ich nicht, weil
ich mich selbst noch gar nicht ganz gefunden habe. Ich bin noch keine spezielle Person,
deshalb kann ich auch nicht sagen, wie ich gerne wahrgenommen wiirde* (Allgemeine
Zeitung Mainz, 19. 8. 2016, S. 36). Es geht hier nicht um die biographischen Umstan-
de dieses Bekenntnisses, sondern um den Maf3stab, der intuitiv gewihlt wurde. Hier
wird das beherrschende abendlindische Ideal von Subjektivitit deutlich. Wer keine
Eigenart besitzt, der ist eine Null, kann nicht sagen wer er ist und was aus ihm werden
kénnte. Individualitit durch Eigenart wird als ein universeller Wertmafstab begriin-
det, mit dem unsere Ideen von Menschenwiirde und Autonomie einhergehen.
Natiirlich kénnte dieser Common Sense eine weitverbreitete, moderne ideologische
Dummibeit sein. Aber auch ideen- und kulturgeschichtlich ist uns Individualitit als
ein wesentliches Erbe des modernen Selbstverstindnisses bekannt und wird in den
Schulen mit Stolz gelehrt. Der grofRe Umbruch in der europiischen Zivilisation, der
die Neuzeit einleitet und eine Wiedergeburt der Antike genannt wird, bezieht sich auf
diesen Begriff als ein humanistisches Ideal und Gebot. Menschlichkeit wire ohne die
mit diesem Ideal zusammenhingenden Wesensmerkmale nicht begriindbar.

Die Philosophie hat die Idee der Individualitit differenziert ausgearbeitet — zunichst
mit den theologischen Implikationen, mit denen der Begriff im Christentum aufgeladen
wurde.® Das berithmteste und fiir die europdische Geistesentwicklung wirksamste Bei-
spiel ist die Monadologie von Leibniz.¢ In ihr wird die Idee der Individualitit systemtheo-
retisch als Prinzip der Schopfung behandelt.” Dort wird auch die Idee des Lebens syste-
matisch verortet. Denn im Rahmen der Monadologie ergibt sich das organische Prinzip
in seiner Stellung zwischen der mechanisch funktionierenden Welt und der geistbe-

5 Vgl. zur Logik der Verbindung von antikem Biirgersinn und christlichem Pastorat Foucault 2005.
6 Leibniz 1966 und 1966a.
7 Vgl. ausfithrlicher Eisel 2007b, 32 f.; allgemein 1991, dort insbesondere die graphischen Schaubilder.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

stimmten Welt.® Sie stellt damit eine spezifische Losung der Koordination jener Unteil-
barkeit dar, die wir deshalb Individualitit nennen: Die Idee, dass Freiheit und Méglich-
keit einerseits und alles gesetzmafiig Vorbestimmte und Notwendige andererseits eine

Einheit bilden sollen — so wie es in den Paulus-Briefen den Christen zum Gebot gemacht

wird und fortan die Mitglieder dieser Kultur zu Hochstleistungen antreibt.

Die Zwischenstellung des Lebens wird durch die Organismen verwirklicht. Organis-
men integrieren Freiheit und Gesetz anders als die Menschen. Sie enthalten gewis-
sermafien mehr eigene Moglichkeiten als die Mechanismen und Maschinen. Denn die

enthalten gar keine Freiheitsgrade des Handelns; es herrscht strikte Kausalitit nach

Anfangsursachen. Organismen dagegen entwickeln sich; es herrscht Kausalitit nach

Endursachen — bekannter als ,Telos“. Und sie enthalten weniger Freiheitsgrade des

Handelns als die Menschen - sie begreifen sich nicht durch einen mit Vernunft ver-
bundenen freien Willen, den sie sich selbst zurechnen. Sie entwickeln sich nicht selbst-
bestimmt, sondern eben gesetzmifiig so, wie das Leben allgemein funktioniert. Aber

die Gesetzmifligkeit besteht darin, dass alle Individuen aller Arten sich in ihrer Ein-
maligkeit entwickeln. Felsbrocken dagegen entstehen nicht dadurch, dass sich etwas

entwickelt, und wenn sie entstanden sind, entwickeln sie sich nicht weiter, auch wenn

sie durchaus einem mechanischen Wandlungsprozess unterliegen; sie ,streben® nicht

nach Verwirklichung einer Eigenheit ihrer Art.

Dass Lebewesen aber — fiir uns inzwischen trivialerweise — in der Biologie so beobach-
tet und begriffen werden, folgt aus dem Blick, der auf sie gerichtet wird, und offenbar

ist an diesem Blick etwas dran, denn sie sperren sich nicht dagegen, sondern tun alles,
um ihm zu gentigen. Aber der Objektivititsstatus der Erkenntnisse ist prekar. Kant hat
diesen Status in der Kritik des teleologischen Urteils differenziert ausgearbeitet. Er hat
gezeigt, dass jenes Telos durch die Art des Urteils, das auf den Unterschied zwischen

Mechanismus und Leben achtet, durch die Urteilskraft konstituiert wird. Das teleologi-
sche Urteil, das die organische Welt der Beobachtung eréffnet, ist insofern nicht objektiv
bestimmend wie das kausale Denken gemif Anfangsursachen, sondern nur ,subjektiv
allgemein“ und ,reflektierend“. Dieser wissenschaftstheoretische Mangel soll uns aber

hier nicht weiter beschiftigen. Vielmehr soll es um den Einfluss der christlichen und hu-
manistischen Idee der Individualitit auf die biologische Theoriebildung gehen.

Fiir mein Beispiel der Abhidngigkeit empirischer Theorien von solchen grundlegenden
Ideenbildungen, die von auflerhalb der fachinternen, empirisch orientierten Theorie-
diskussionen auf sie einwirken, ist eine epistemologische Differenz zwischen den Vor-
stellungen von Individualitit bedeutsam. Sie wurzelt in der Differenz zwischen einem
universalienrealistischen, aristotelischen’ — theologisch einem thomistischen — und

8 Vgl. Eisel 1991, 2002.

9 Der Aristotelismus wird als gemifigter Realismus bezeichnet, weil Aristoteles — gemiR jener
,materialistischen“ Integration seiner inkommensurablen Vorlaufer — die Existenz des Universellen
selbst als eine Realitit nur in den empirischen Einzeltatbestinden vorsieht, nicht aber — platonisch —
als alleinige Wirklichkeit durch ihr Vorkommen im Raum der Ideen. Im Christentum wurde daraus
die Vorstellung, dass ein hinreichender Gottesbegriff ohne Gottes permanente Anwesenheit in der
Schopfung und dabei insbesondere in seinem Ebenbild, im Menschen, sinnlos wire. Zusammen mit
der Schopfung steht Jesus fiir diese ,Verwirklichung des Universellen in weltlicher Realitit. Der
Schopfer hitte sein konstitutives Wesen als giitiger Gott, seine Gnade, nicht ergehen lassen kénnen
(seinen Sohn nicht Fleisch werden, sterben und auferstehen lassen kénnen), wenn er als geistiges Ab-
solutum alleine geblieben wire. Es bedurfte der Dreieinigkeit von Geist und empirischer Personen,

73



T4

EISEL

einem nominalistischen, ockhamistischen — theologisch lutherischen — Gottesbegriff.
Dem entspricht die konfessionelle Aufspaltung des Christentums in Katholizismus
und Protestantismus.

Die erkenntnistheoretische Differenz wird dazu dienen, den Kampf Karl Rudolf Pop-
pers gegen den Positivismus sowie im Rahmen seines Entwurfs einer Evolutionstheo-
rie die Polemik gegen den Behaviorismus verstindlich zu machen; Popper nimmt dabei
eine universalienrealistische Position ein. Dariiber hinaus wird eine alternative Va-
riante jener Problemlage, die Popper beschiftigte, diskutiert, in der der Widerspruch
zwischen universalienrealistischer und nominalistischer Deutung des Evolutionsge-
schehens sowie von Verhalten thematisiert wird. Es handelt sich um die Theorie des
Pragmatizismus von Charles Sanders Peirce, von der jener Behaviorismus, den Popper
angreift, einen seiner Ausgangspunkte nahm. Auch Peirce verteidigt die universalien-
realistische Position im Rahmen einer erfahrungswissenschaftlichen Ausrichtung. Da-
bei bereitet er lange vor Popper das Falsifikationsprinzip vor. Aber er wendet es nicht
zu einer normativen Methodologie, sondern zieht daraus die Konsequenz, dass das
hypothetische SchlieRen in Gedankenexperimenten einen Beitrag zur objektiven Gel-
tung von Urteilen iiber empirische Ereignisse leistet, nicht nur die experimentellen,
bestatigenden Verifikationstechniken.

Als auf jeweils unterschiedliche Weise grundlegend fir das Verstindnis des theologi-
schen, epistemologischen und ideengeschichtlichen Hintergrundes der beiden Evolu-
tionstheorien wird sich die Monadologie von Leibniz erweisen, in der das Prinzip der
Individualitit im Rahmen eines universalienrealistischen Ausgangspunktes begriindet
wird. Wenn im Folgenden Aspekte der Monadologie von Leibniz sowie seine Losung
der Theodizee-Problematik als Grundmuster fir die Idee des Lebens und speziell fiir
die Evolutionstheorien von Popper und — mit Einschrinkungen — von Peirce sowie fiir
deren Gemeinsamkeit als falsifikationistische Methodologen der Erfahrungswissen-
schaften herangezogen wird, so ist darin keine allgemeine Diskussion iiber die Theo-
dizee und etwa ein Plidoyer fiir die theologischen Inhalte der Losung von Leibniz ein-
geschlossen. Beides eriibrigt sich, weil der Riickgriff speziell auf Leibniz sich einerseits
aus dessen systematischer Begriindung der Idee des Lebens auf Grund des Individua-
litdtsbegriffs ableitet und andererseits durch die beiden Theorien, auf die er bezogen
wird, ergibt und legitimiert. Es geht um konstitutive Bedeutungszusammenhinge
zwischen Metatheorien und Theorien — in diesem Fall um eine gemeinsame rationa-
listische Tradition. Auch steht die empirische Geltung der metatheoretisch konstitu-
ierten Theorien wie der von Popper und Peirce nicht zur Diskussion. Sie erhalten ihren
Geltungsanspruch ja aus eben jenen Zusammenhingen; um das Zustandekommen die-
ses Anspruchs gehtes.

um bereits in dem Entschluss vorzusehen, seinen allmichtigen Willen in einer Schépfung und der
Sendung seines Sohnes zu verwirklichen. So kann das Universelle (der wahre Gott), nur in der Welt —
aber dann doch — empirisch erfahren und iiber den Glauben als solchen hinaus ausgeiibt werden: in
der Nichstenliebe, die den empirisch gewordenen Gott Jesus liebt und ihm tiglich nachfolgt. Ob die
guten Taten sich selbst oder nur Gottes Vorsehung zugeschrieben werden kénnen, entzweite dann
die Konfessionen in einer rationalistischen und einer nominalistisch inspirierten Theologie.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEQRIEN
In einer guten Welt niitzt selbst das Schlechte

Rationalismus als Empirismuskritik

Im Gefolge der Aufklirung entledigt sich die wissenschaftliche Seite der metaphysi-
schen Welterklirungen und Gottbeweise ihrer theologischen Funktionen. Die Schop-
fung wird von Gott befreit; iibrig bleibt die Natur als solche. Es gibt von da an eine der
religivsen Offenbarung entgegengesetzte, erfahrungswissenschaftliche Ausrichtung
von Erkenntnis. Der Einfluss metaphysischer oder religioser Lehren auf die Hypothe-
senbildung wird methodologisch und normativ endgiiltig beseitigt. Es gilt: Vernunft-
gebrauch und empirische Beobachtung erzeugen Erkenntnis eigenmichtig ursichlich
im theoretischen Denken - angestofen durch Neugier, Nutzenerwigungen, Forscher-
drang, Naturliebe usw. Das ist die eine Seite des erfahrungswissenschaftlichen Selbst-
verstindnisses. Es rechnet mit der Erkenntnisfunktion apriorischer Instanzen, die
héchste Instanz wurde aus der Metaphysik des Rationalismus itbernommen; es ist die
Vernunft. Die Bezeichnung hat Bestand bis heute, zum Beispiel bis zu Poppers , Kriti-
schem Rationalismus“. Der Erfahrung fillt die Rolle zu, die methodische Kontrolle von
Offenbarungen des Verstandes zu leisten. Das fithrt — fiir eine universalienrealistische
Position in letzter Instanz zwingend — zum Falsifikationsprinzip: Es gilt die Kontrolle
von Hypothesen auf deren Widerlegung auszurichten. Die Methoden der Erfahrungs-
wissenschaft gelten als Korrektiv der Eigenstindigkeit der Phantasie und spekulativen
Vernunft; diese sind in der Lage, allgemeine Gesetze objektiv zu erfassen, kdnnen aber
jederzeit irren. Popper verordnet den systematischen Selbstzweifel den Forschern me-
thodisch: Sie sollen ihre Experimente so gestalten, als seien ihre Hypothesen falsch,
um zu zeigen, dass sie richtig sind.

Dem steht die andere grundlegende Position gegeniiber; Zwischenpositionen interes-
sieren hier nicht. Der Empirismus und spiter auch der Positivismus oder Neoposi-
tivismus — in sprachphilosophischen Ausrichtungen auch logischer Empirismus und
logischer Positivismus genannt — bestreiten den Objektivititsgehalt der Verstandes-
tatigkeit; gefundene Regeln in der Natur sind temporir allgemeingiiltig, aber nicht
objektiv. Die beiden Positionen schlieflen sich aus und haben fir lange Zeit die epis-
temologische Diskussion bestimmt. Den alten scholastischen Universalienstreit und
den neuzeitlichen Streit im 17. und 18. Jahrhundert zwischen den Rationalisten und
den Empiristen haben Popper und auf der Gegenseite der sogenannte Wiener Kreis
der Wissenschaftstheorie in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts in einer erneuten
direkten Konfrontation zugespitzt.

Poppers Vorstellung einer Selbstwiderlegungsstrategie der Wissenschaftler kann
leicht auf das metaphysische und theologische Urmuster zuriickgefithrt werden —
wenngleich Popper das nicht wusste und nicht hitte wahrhaben wollen. Leibniz hatte
gefolgert, dass das offenkundig existierende Bose durchaus zu Gottes Schopfung ge-
horen kénne. Es gibt nichts auf der Welt, was ein allmichtiger Gott nicht gewollt ha-
ben kénnte. Man braucht keinen ebenbiirtigen Satan als Urheber. Gott hitte auch jede
andere Welt geschaffen haben kénnen. Aber wer das absolute Gute und die Idee der
Gnade ernstnimmt und an einen giitigen Gott glaubt, geht davon aus: Er wollte eben
die beste aller moglichen Welten schaffen; das Bose gehért mit dazu, und man muss
das Beste aus der Sachlage machen. Denn neben dem Leid und der Siinde, die beide
gewissermaflen Mingel der weltlichen Funktionszusammenhinge darstellen, ist das
Bose auf eine grundlegendere Weise, als eine Art strukturelle theologische Implikation,

75



76

EISEL

ohne irgendeinen Schuldzusammenhang, mit der Welt als solcher gegeben: neben Gott
selbst, im Endlichen, kann es keine Vollkommenbheit geben (vgl. Leibniz 1710).

Wenn die von einem guten Gott geschaffene Welt einschlieflich des Bésen an sich gut
und geordnet ist, das heifdt trotz der Existenz des Bosen die beste aller widerspruchs-
frei moglichen Welten ist,”® heifdt das iitbertragen auf die Wissenschaft: Im Vertrauen
auf gesicherte Erkenntnisse kann man taktisch das kognitiv Bse, das moglicherweise
Falsche, wagen. Denn entsprechend der Bewihrung einer Hypothese trotz eines stren-
gen Tests, der taktisch das Falsche, die Ungiiltigkeit der eigentlich fir wahr gehaltenen
Hypothese prognostisch unterstellt, wiirde — nun theologisch gesehen - die einkal-
kulierte Verfehlung eines gliubigen Siinders diesem die Vorsehung und Giite Gottes
abermals tiberzeugend dokumentieren, sobald und weil er fiir sich trotz seiner Ver-
fehlung noch immer Gottes Barmherzigkeit erfahrbar machen kénnte. Wiirde dem-
gegeniiber die Hypothese tatsichlich falsifiziert, wire immer noch alles gewonnen. Es
hitte auch dann das Richtige gesiegt, denn eine alte Falschheit wire beseitigt und eine
alternative Wahrheit deutete sich an - analog: ein falscher Gott wire gestiirzt und der
wahre hitte sich dadurch bewahrheitet, dass sich dem Siinder angesichts seiner Ver-
fehlungen im falschen Glauben an den fiir wahr gehaltenen falschen Gott die richtige
Art der Handlungsweise eréffnet — Augustinus und Saulus/Paulus sind die berithmten
Beispiele fiir Gesinnungswandel. ,Wir lernen immer eine ganze Menge durch eine Fal-
sifikation. Wir lernen nicht nur, daf eine Theorie falsch ist, sondern wir lernen, warum
sie falsch ist“ (Popper 1995, 31). Gerade durch Scheitern macht Erfahrung klug. Und
Gottvertrauen zahlt sich immer aus; es dient der Arbeit am eigegen Heil, wenn man in
der Welt der Erfahrungen nicht das Risiko des Scheiterns scheut. Lebensmut zeichnet
den Glaubigen aus; er ist das Komplement zum Gottvertrauen. Sich in der Gewissheit
der Siinde zu zerfleischen, niitzt niemandem — auch nicht Gott; die Nihe zum Katholi-
zismus wird deutlich, obgleich Leibniz Protestant war; aber er wollte ja die Konfessio-
nen in einer einheitlichen Theologie wieder vereinen.

Die mit dieser Problemwahrnehmung einhergehende Attitiide einer optimistischen
Einstellung zur Welt sowie die These, dass die moderne westliche Welt eine wirklich
gute, zumindest aber die beste aller derzeit moglichen ist, hat Popper immer wieder
in den Vordergrund seiner Angrifte auf Zeit- und Zivilisationskritik geriickt und da-
bei explizit auf den religiosen Charakter des gedanklichen Rahmens der Problemlage
angespielt. “Ich glaube, dafd viel erklirt ist, wenn wir annehmen, daf sich heute eine
falsche Religion etabliert hat; nimlich die Religion, dafd unsere Welt zumindest unsere
soziale Welt, eine Holle ist. (...) Meine Religion ist die Lehre von der Herrlichkeit der
Welt; von der Freiheit und der Schopferkraft wunderbarer Menschen. Von dem Schre-
cken, dem Leiden, von den Verzweifelnden, denen wir beistehen kénnen. Von viele(m)
Guten und Bosen, das in der Geschichte der Menschheit geschehen ist und das immer
wieder und noch immer geschieht“ (Popper 1995a, 123). Ahnlich mag sich Leibniz in
seiner Epoche die beste aller moglichen Welten vorgestellt haben. Die niichterne Ein-
stellung zum Bésen bei Leibniz hat Popper dann in der Wissenschaftstheorie gewis-
sermafSen iiberspitzt und normativ als positiv gewendete methodologische Anweisung

10 ,(I)ch setze der Macht Gottes keine Grenzen, denn ich erkenne an, dass sie sich ad maximum, ad
omnia (auf das Grosste und auf Alles) erstreckt, auf alles, was keinen Widerspruch enthilt und ich
setze auch seiner Giite keine Grenzen, weil sie bis zu dem Besten reicht: ad optimum* (Leibniz 1710,
Die Theodicee, S. 453. Digitale Bibliothek Band 2: Philosophie, S. 17790 (vgl. Leibniz-Theod., S. 287).



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

zur Widerlegungsstrategie formuliert. Wahrheit wird gesucht, indem auf das Falsche
rekurriert wird; den Hypothesen, von denen man iiberzeugt ist, wird ihre Falschheit
unterstellt, und es werden Tests ersonnen, die sie beseitigen kénnten. Denn ,es ist
(...) die aktive Teilnahme an der Elimination, (sind) die aktiven Eliminationsversuche,
die Versuche, zu kritisieren, das heif’t zu falsifizieren“, die ,die wissenschaftliche Me-
thode“ ausmachen (Popper 1995, 27; Zitat gram. erginzt, U. E.). Wissenschaftliches
Selbstvertrauen zahlt sich immer aus. Die spekulative Neugier ist gefahrlos, wenn
man in der Welt der Erfahrungen nicht das Risiko des Scheiterns scheut, sondern
zum Mittel der Erkenntnis macht; und diese Neugier ist der Motor des Fortschritts im
Denken und Handeln.

Der Empirismus dagegen fiihrt in der Neuzeit die nominalistische theologische Tradi-
tion erfahrungswissenschaftlich weiter. Er folgt der Idee der Erkenntnis durch unvorein-
genommene Beobachtung der Ereignisse, nimlich des sinnlichen Beobachtungskontaktes
mit kontingenten Einzelheiten der Natur unter Vermeidung jeder gedanklichen Vo-
raussetzung (gepaart mit prinzipieller Ungewissheit tiber den Wahrheitsstatus aller
gewonnenen Erkenntnisse). Es gilt jede apriorische Beeinflussung der Erfahrung zu
unterbinden. Diese Haltung gilt in einem diffusen und irrefithrenden Verstindnis
des Begriffs bis heute als erfahrungsorientierter — weil scheinbar wenig spekulativer
— Realismus, und feiert so ihre frohlichen Urstind im gesunden Menschenverstand so-
wie in der Wissenschaft in allen naiven Selbstdeutungen von erklarten ,Empirikern*
— insbesondere in den beschreibenden und klassifizierenden Naturwissenschaften, die
durch , Feldarbeit“ beobachten.

Fiir beide Epistemologien ist alle Erkenntnis hypothetisch. Aber fiir den Rationalismus
deshalb, weil die spekulativen Fihigkeiten der Vernunft endlich und prinzipiell fallibel
sind; sie konnten falsch eingesetzt worden sein. Aber die Welt objektiver Gesetzeszu-
sammenhinge bleibt dennoch dem Erkenntnisprozess zur Verfiigung; man kann die-
se Zusammenhainge in ihrer real bestehenden Objektivitit herausfinden und verfiigt
dann itber Wahrheit - bis eine neue Uberpriifung die Erkenntnis widerlegt. So bleibt
grundsitzlich offen, ob eine derzeit durchaus wahre Theorie iiber die Natur nicht doch
widerlegt werden konnte. Dass sie nun falsch ist, bedeutet nicht, dass die objektiven
Gesetze der Welt der Vernunft nicht zuginglich sind.

Fiir den Empirismus dagegen ist Erkenntnis deshalb hypothetisch, weil es im nomina-
listischen Sinne ganz prinzipiell sinnlos (und im nominalistisch geprigten Gottesglau-
ben blasphemisch) ist, auf Grund einer als wahr empfundenen Erkenntnis, die mittels
des Verstandes als Verhaltensregel fiir Objektbeziehungen erstellt wurde, Erwigungen
iiber deren Wirklichkeit (Uberlegungen iiber Heilsgewissheit) anzustellen. Denn sie
bestiinde dann in einer erkannten Absolutheit. Die Frage nach der Wahrheit ist irrele-
vant und keiner Anstrengung wert. Wissenschaft aber ist dennoch nicht illusorisch;
denn solange in der Natur aufgefundene Regeln niitzen, weil sie erfolgreiches Handeln
ermoglichen, ist es egal, ob sie universelle Gesetzmafigkeiten erfassen oder nicht.

Im rationalistischen Fall sind Gott und die Menschen im Geiste eins; sie wurden als sei-
ne Ebenbilder geschaffen und mit dem géttlichen Geist erfiillt. Angesichts dessen kann
der Mensch sich Gottes Willen anzunihern versuchen und eingedenk dessen Gesetz-
gebung an seinem Heil arbeiten. Aber Gott ist in seiner Unendlichkeit und Allmacht
auch prinzipiell uneinholbar firr den Glaubigen und bleibt damit Gegenstand immer
neuer, moglicher und fiir das Heil notwendiger, jedoch auch grundsitzlich ungewis-

17



78

EISEL

ser Anniherungsversuche. Und welche seiner Handlungen, die faktisch auf Proben
auf seine ernsthafte Frommigkeit hinauslaufen, dem Heil zugutekommen, ist fiir den
Glaubigen nie ganz durchschaubar. Deshalb lassen sich gerade schwere Priifungen als
signifikante Proben fiir einen festen Glauben mutmafen.

Die Logik dieser theologische Doppelbodigkeit von geistiger Nihe zur Objektivitit und
der Beschranktheit endlicher Mittel, sie endgiiltig zu erkennen, hat in der Wissenschafts-
theorie Popper vorangetrieben, im Rahmen des Falsifikationsprinzips einen Maf3stab fiir
die Widerstandskraft des wissenschaftlichen Denkens gegen Selbsttiuschungen zu fin-
den: Der Wissenschaftler muss bei der hypothetischen Formulierung von allgemeinen
Gesetzen Tests ersinnen, die das Scheitern seiner Hypothese wahrscheinlich machen.
Es gibt im theologischen wie im wissenschaftstheoretischen Kontext ein gelassenes Ver-
haltnis zum Scheitern mit dem Ergebnis fiir die Wissenschaftstheorie: Je hirter die Wi-
derlegungs-Tests sind, umso besser ist die Hypothese vorliufig bewihrt." Hart sind sie,
wenn ihr Forschungsdesign das Gegenteil der eigentlich vermuteten Gesetzmaf3igkeit
zu erzeugen sucht. Popper iiberspitzt die gelassene theologische Einstellung gegeniiber
dem Bosen in einer bestmoglichen Welt, indem er nicht nur mit ihm als gewissermafien
unvermeidbare prekire Gottesgabe, die fiir eine notwendigerweise unvollkommene Welt
logisch zwingend ist, rechnet, sondern er transformiert sie in einen methodologischen
Trick: Das Falsche wird bewusst eingesetzt, um das bisher erreichte Gute, die giiltige
Theorie, solider zu befestigen als durch die dngstliche Suche nach Wiederholungen von
bekannten Erkenntnissen, wie es fir den Empirismus bestimmend ist. Fir den gliubi-
gen Christen gibt es natiirlich keine Anweisung, taktisch zum eigenen Besten zu siindi-
gen. Denn es gilt nur, das Bése in Rechnung zu stellen und mit Ubersicht das Beste aus
seiner Existenz zu machen, nicht, es herauszufordern und etwa das Bése zu leben. Jeder
Mensch ist in seiner Individualitit der Siinde ausgeliefert, er ist ihr in seiner Leiblichkeit
gewissermaflen unausweichlich verfallen. Er bewihrt sich darin, diesen Zustand anzu-
erkennen und bestméglich zu organisieren. Dazu gehort nicht, der Siinde taktisch zum
eigenen weltlichen Nutzen zu frénen. So wire es dann auch ein falsches Verstindnis des
Falsifikationsprinzips, wiirde man unterstellen, es schriebe vor, falsches Denken - wo-
fir auch immer - zu nutzen und zu verbreiten. Es soll lediglich das Richtige dadurch
gefunden werden, dass es dem Verdacht unterzogen wird, es sei falsch, in Verbindung
damit, dass die Grenzen seiner Bestitigung eng gezogen und scharf definiert werden;
allzu einfache Bestitigung soll ausgeschlossen werden. Dass das Falsche eingesetzt wird,
bedeutet also nur, dass seine Moglichkeit methodisch geschickt funktionalisiert wird. Das
Richtige soll es schwer haben. So soll auch dem Siinder nicht allzu viel Raum fiir ein be-
quemes Leben in Selbsttiuschungen tiber seine Gottesfurcht gewihrt werden. Trotzdem
soll er natiirlich nicht sein Heil dadurch verspielen, dass er ein Bésewicht zu sein versucht.
Er soll nur misstrauisch gegeniiber den breiten Wegen sein, wenn es auch steinige gibt.

Im nominalistischen Gottesverstindnis fehlt die Verbindung zwischen Gott und den
Menschen durch die Vernunft. Das hat Auswirkungen auf die empiristische Episte-
mologie. Da die rationalistische Idee einer Gemeinsambkeit Gottes mit den Menschen
auf Basis einer den Menschen zur Verfiigung stehenden, Gottes Gesetze begreifenden,

11 Deshalb hat Popper ,Bewihrungsgrade“ eingefiihrt, um der forschungslogische Qualitit von
Hypothesen eine Rangordnung zu geben — was er auf der Gegenseite dem empiristischen
Wahrscheinlichkeitskriterium von bestitigter Geltung mit guten Argumenten versagte.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

 natirlichen Vernunft“ (vgl. Enzyklika 1993) fehlt, ist Gottes Wille fir menschliche Er-
kenntnis unzuginglich. Deshalb ist zwar selbst im nominalistischen Fall fiir den wah-
ren Gliubigen Gott immerhin ebenfalls gewiss, sein eigenes Heil aber nicht. Sein Glau-
be an Gott kann ihn dessen nicht versichern, und er kann weder durch Gesetzestreue
noch durch gute Werke daran arbeiten. Das beruht auf einer Idee des allmichtigen
Wesens Gottes, das jeden vernunftgeleiteten gliubigen Zugang zu ihm versperrt.” Das
befreit die Menschen aber nicht vom Druck der Selbstverantwortung dafiir, dass die
Erlésung wirksam wird: von freien Entscheidungen zum Glauben an die Giite Gottes.
Aber ob Handlungen im Sinne dieses Glaubens mit Gottes Willen iibereinstimmen, ist
nicht erkennbar. Was man Gutes getan hat, kommt von Gott.* Ob das gut Gemeinte
objektive Geltung hat, weif keiner; deshalb ist es blasphemisch, das eigene gute Tun
sich selbst zuzuschreiben. Das gleiche gilt in der Wissenschaft im Hinblick darauf,
ob man etwas erkannt hat und fiir Allgemeingiiltig hilt; es ist objektiv bedeutungs-
los. Man kann es, muss es sich aber auch als rein subjektiv erzeugt zurechnen, wenn
auch wenigstens als temporir allgemeingiiltig. Zwar gelten auch im Falsifikationismus
Hypothesen als Gedankengebilde des Subjekts, aber damit ist nicht der Vorbehalt ver-
bunden, dass die Einsicht in objektive Gesetze unméglich sei.
So verzahnt sich die Theologie mit der empiristischen Position in einem latenten Para-
dox: Man schlief3t aus singuliren Beobachtungssitzen, das entspriche den ungewis-
sen guten Taten, auf Allsitze, das wire das Heil, jedoch ohne ihnen objektive Allge-
meingiiltigkeit beizumessen, das heifdt ohne Heilsgewissheit, aber mit der heimlichen
Vermutung einer gewissen Gottgefilligkeit; die hilft mittelfristig zu handeln. Rein
epistemologisch formuliert: Man kann aus den vorurteilsfrei protokollierten Ereig-
nissen sowie den daraus induktiv geschlussfolgerten Regelhaftigkeiten auf nichts Ob-
jektives schlieflen;” die Regel ist ja durch den Verstand hypothetisch selbstgeschaffen,

12 Die Vernunft ist eine géttliche Gabe und gehért zur Natur des Menschen, die ihm durch den
gottlichen Willen zuteilwurde und nun gesetzmafiig eigenist. ,Daraus folgt auch, warum dieses
Gesetz Naturgesetz genannt wird: Es wird nicht so genannt im Blick auf die Natur der vernunft-
losen Wesen, sondern weil die Vernunft, die das Gesetz erldflt, zur menschlichen Natur gehért*
(Enzyklika 1993, 45). Der Glaubige kann an seinem Heil mittels der von Gott erlassenen Gesetze
arbeiten. ,Und das erfolgt vor allem dank des Lichtes der natiirlichen Vernunft“ (ebenda, 44 f.).

13 Ein erboster Lutheraner iiber die Entwicklung seiner Konfession: , Den Papst zu unserer Zeit,
unsern Antichrist kénnen wir nennen in Hinsicht des Glaubens die Vernunft (Harms 1817, zitiert
in Griitzmacher 1935, 147). , Die Vernunft geht rasen in der lutherischen Kirche: reifst Christum
vom Altar, schmeifst Gottes Wort von der Kanzel, wirft Kot ins Taufwasser, mischt allerlei Leute
beim Gevatterstand, wischt die Anschrift des Beichtstuhls weg, zischt die Priester hinaus und
alles Volk ihnen nach, und hat das schon so lange getan. [...] Mit der Idee einer fortschreitenden Re-
formation, so wie man diese Idee gefasset hat und vermeintlich an sie gemahnet wird, reformiert
man das Luthertum ins Heidentum hinein und das Christentum aus der Welt hinaus*“ (ebenda).
Vgl. auch Barth 2011, 18 sowie allgemein zu Barths These einer verfehlten ,Humanisierung“ des
Protestantismus Eisel 2021, Band 1, Teil 3.

14 Das eigene Tun ist im Hinblick auf die objektive Bedeutung fiir das Heil nicht einschitzbar.
Dennoch handelt man tiglich ,im guten Glauben“, dass man Pluspunkte sammelt. Es ergeben
sich Regeln des Erfolgs im alltiglichen Leben, die die Vermutung nihren, dass dieses Leben
gottgefillig ist — Calvin hat das theologisch genutzt, und Max Weber hat gezeigt, inwiefern das
dem Kapitalismus zugutekam.

15 Soist es in der Wissenschaft eine ,triviale[...] Beobachtung, daf} aus einem Singularsatz zwar
die Negation eines Allsatzes, aber nicht ein Allsatz folgen kann“ (Feyerabend 1974, VII). Auch

79



80

EISEL

ist Ergebnis jener praktisch orientierten ,niederen Vernunft®, die selbst Thomas vom
Anspruch auf Gotterkenntnis fiir unabhingig erklirt hatte, wenn auch ohne seinen
anti-nominalistischen Standpunkt zu verlassen. In der thomistischen Auslegung ist
die niedere Vernunft nur der anspruchslose, auf weltliche Wahrheiten gerichtete Teil
der universellen Vernunft, im Nominalismus dagegen ist sie insgesamt ungeeignet,
Wahrheitsanspriiche zu erfiillen — auch weltliche.

Deshalb muss man im Empirismus, wenn man iiberhaupt nichts itber die objektiv
wirklichen Zusammenhinge der Welt, das heif’t ihre GesetzmifRigkeiten, weifd und
wissen kann, also einfach ihren Ereignissen ,ausgeliefert”, aber doch seines Verstan-
des machtig ist, moglichst das Gute/Giiltige suchen und zu wiederholen suchen. Das
ist das, was sich in vielen, von bescheidener Vernunft genutzten Beobachtungen be-
reits bewahrt hat als kausales Ordnungsmuster. Der vorurteilsfreie, gewissermaflen
leer gemachte (Bacon) Verstand nutzt seine Fihigkeit zur kausalen Verkniipfung von
Beobachtungen fiir induktive Schliisse auf Regelmifigkeiten und nutzt diese, solange
sie sich bewihren. Diese Kausalitit kann aber den Ereignissen nicht als die ihnen ob-
jektiv zukommende zugerechnet werden. Jener Nutzen wirft dann eine mogliche posi-
tive Einstellung ab, will man nicht agnostisch verzweifeln angesichts der Unzuging-
lichkeit der Wahrheit." Insgesamt ist die Nihe zum standhaften Leben des gliubigen
Siinders im Protestantismus deutlich. Uberpriifungen durch Tests sind nicht kritisch
dann, wenn sie die eigene Hypothese hohe Hiirden zu iiberwinden zwingen, sondern
dann, wenn sie ohne Anspruch auf ,héhere*, nimlich Objektivitit abbildende, Wahr-
heit das bisher Bewihrte unter neuen Randbedingungen in vorurteilsfreien , Protokoll-
satzen“ iiber Ereignisse wiederholen (Verifikationsprinzip). Dann wird die objektiv —
wie der Gliubige — in der Luft hingende Theorie immer wahrscheinlicher und bleibt
brauchbar, solange die Bestitigung der Hypothese erfolgreich ist."” Objektiver wird sie
trotzdem nicht. Kritisch zu sein bedeutet, dem eigenen Denken zu misstrauen, weil es
oft Vor-Urteile enthilt, das heifdt von den Beobachtungen nicht leer vorgefunden wird.
Vorurteile sind nicht trivial und produktiv, wie im Rationalismus, sondern gefihr-
lich. Das Falsche oder doch zumindest das Unwahrscheinliche in Anschlag zu bringen
gegeniiber dem bisher Bewahrten (das wiren Poppers auf Widerlegung ausgerichtete
Tests), um es zu stittzen, wire vollig widersinnig.

So, wie die Versuche, mit den Mitteln der Vernunft Gottes Gesetze zu befolgen und
im Glauben daran, zu wissen, was Gott will und billigen wiirde, blasphemisch sind
— das heifdt dem Gliubigen schaden, der ja sein Leben ganz anspruchslos und got-
tesfiirchtig demiitig organisieren sollte, statt die Arbeit am eigenen Heil ins Auge
zu fassen —, kommen vorgefasste verniinftige Hypothesen dem in die Quere, was
des Wissenschalftlers ist: vorurteilsfrei seine weltlichen Vermogen, seine Sinne, zu
nutzen, um damit seinem weltlichen Verstand Daten fiir neue — induktive, das heif3t

das Falsifikationsprinzip trigt dem Rechnung, jedoch ohne auf den Objektivititsanspruch der
Sitze zu verzichten.

16 Im Protestantismus wird diese nominalistische Lebenssituation als ein Paradox des Glaubens
begriffen und auch , Paradox der Gnade* (Tillich) genannt.

17 Ubersetzt man die Verifikationsstrategie, das Bestitigen des Bekannten, mit dem Streben nach
Sicherheit, so wird die Differenz zum Rationalismus, der ja die bislang bestitigten Theorien fiir
Abbilder objektiv im Universum waltender Zustinde hilt, von Popper sehr einfach formuliert:
“Die Wissenschaft ist Wahrheitssuche, nicht Sicherheitssuche“ (Popper 1995a, 116).



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

nicht vom bereits Allgemeingiltigen ausgehende — Schlussfolgerungen auf augen-
scheinliche, aber in ihrer Objektivitit ungewisse Verhaltensregeln der Natur zu lie-
fern.

Ubertrigt man das empiristische Credo auf die Funktionsweise natiirlicher Sprachen,
die ja immer schon als Denkvoraussetzung vorliegen, so erweisen sich Sitze, die
nicht-empirische Tatbestinde — wie etwa Einhorner — in grammatikalisch korrekten
Sitzen iber die Welt bezeichnen, als sinnlose Sprechakte, die jeder verniinftigen
Kommunikation zuwiderlaufen, weil sie eine Wirklichkeit, die es gar nicht gibt, so als
gebe es sie, abbilden. Das gleiche gilt fir Aussagen, die zu Widerspriichen fithren wie
die logischen Paradoxien. Das hat Carnap im Anschluss an die Grundlagenkrise der
Mathematik, die mit dem Wissen um die logische Unzulissigkeit von Mengenaussagen
iiber Allmengen®® — das heifdt der theologischen Unzulissigkeit vom Anspruch auf Got-
teserkenntnis — einherging, veranlasst, Sprechregeln aufzustellen, die gewihrleisten,
dass logisch sinnlose Verallgemeinerungsméglichkeiten aus der natiirlichen Sprache
verschwinden, damit das tigliche Sprechgeschift ,objektsprachlich“ nur noch existie-
rende Tatsachen abbildet und somit verniinftig funktioniert. Das wire das Mindeste
gewesen, wenn man schon nicht Bacons ,tabula rasa“-Voraussetzung des induktivis-
tischen Methodenideals erfiillen kann. Wenn schon Sprache immer vorausgeht, dann
aber logisch bereinigt. Aber die Sprachpraxis sowie seine nutzlosen semantischen und
pragmatischen Rettungsversuche der anfinglichen, unzureichenden Siuberungspro-
zesse in der Syntax der natiirlichen Sprache haben gezeigt, dass die Menschen Gottver-
trauen haben und Carnap nicht brauchen, um sich halbwegs verniinftig zu verstindi-
gen.” Auch die ,logischen Empiristen“ der Neuzeit wussten nicht, dass sie immer noch
in das , Theodizeeproblem*, das der Heilsgewissheit, verstrickt waren, aber sie waren
es ebenso wie Popper, dem es nicht besser erging mit seiner Selbstwiderlegungsme-
thodologie; selbst Einstein (obwohl selbst Universalienrealist) konnte sich — darauf von
Popper angesprochen — nur begrenzt dafiir begeistern.?

Beide Stromungen der abendlindischen Epistemologie sind inzwischen durch den
Neuansatz von Kuhn und den frithen Alternativentwurf von Fleck als von der Wirklich-
keit des Forschungsprozesses ablenkende Alternativen beiseitegelegt worden® — was
nicht bedeutet, dass nicht auch diese Neuerungen einem theologischen Muster folgen;
in Kuhn wirkt offenbar ein anderer Gottesbegriff.

18 Das hat im Hinblick auf ,Allmengen“ bei der Axiomatisierung der Mengenlehre zum
,Aussonderungsaxiom* gefithrt. Eine Gesamtheit, die alle Objekte einer Theorie enthilt, kann
nicht selbst Objekt dieser Theorie sein. Das Axiom gewihrleistet, dass die Russel’sche Paradoxie
nicht auftreten kann.

19 Vgl. allgemein zur Entwicklung der sprachanalytischen Philosophie Apel 1959, 1965; Katz 1969, 7-66.

2

(e}

Einstein hatte zumindest praktische Bedenken. Er widersprach einem von Popper ersonnenen
kritischen Test der Heisenberg’schen Unschirferelationen als undurchfithrbar (Einstein in Pop-
per 1966, Kap. XI und XII).

Zur Einordnung des Kritischen Rationalismus in die wissenschaftstheoretische Kontroverse,
die durch die Theorie wissenschaftlicher Revolutionen von Kuhn entstanden ist, vgl. Diederich
(Hg.) 1974, insbesondere dort: derselbe, 7-51.

2

—

81



82

EISEL

Falsifikationistische Evolutionstheorie

Popper hat seine rationalistische Position bruchlos auch auf eine Theorie des Lebens
projiziert und damit weiterhin den empiristischen Gegner, der in dieser Hinsicht im
Behaviorismus Gestalt gewinnt, bekimpft. Dabei werden die apriorischen Funktionen
der spekulativen Vermdgen der Vernunft in ihrer Ubereinstimmung mit der objektiven
Weltvernunft fur die Erkenntnis naturalisiert, nimlich als ,genetisches“ Apriori der
erkennenden Lebewesen definiert. Popper bezieht sich mit dieser These explizit auf
die konstitutiven Funktionen der ,reinen Vernunft“ (im Sinne von Kant) macht aber
seinen Naturalismus, in Verbindung mit seiner Zustimmung zu der transzendentalen
Funktion der Vernunft, als Differenz zu Kant geltend. Der Begrift ,a priori“ bedeutet
zunichst allgemein, ,daf’ etwas schon da ist, vor dem a posteriori, vor der Wahrneh-
mung® (Popper 1995b, 127). Popper will jedoch mehr: , Ich behaupte namlich, daf3 alles, was
wir wissen, genetisch a priori ist“ (ebenda, 128). Die gegeniiber dem Empirismus betonte
geistige und mentale Konditionierung fiir die Moglichkeit, tiberhaupt etwas wahrneh-
men zu kénnen, verlagert sich so in das Wesen eines Prozesses, das alle Entwicklungen
,von der Amébe bis zu Einstein“ (Popper 1995, 24) iibergreift: Leben. In diesem Sinne ist
auch ,die Wissenschaft ein biologisches Phinomen*“ (Popper 1995, 19). Das ergibt sich
letztlich daraus, dass bereits der ,gesunde Menschenverstand*, als eine Weiterbildung
der tierischen Erkenntnis aufgefasst werden kann“ (ebenda).

Aber worin besteht Leben? ,Alles Leben ist Problemldsen® lautet der Buchtitel einer
Textsammlung von Popper. In den auf die Thematik des Lebens bezogenen Artikeln
werden die rationalistischen Grundlagen des Falsifikationsprinzips sowie das Prinzip
selbst aufjenes ,genetische Apriori“ iibertragen. Organismen, gleich welcher Art, sind
auf Anderes als sich selbst, das heifSt auf ,Umwelten“ immer schon vorbereitet durch
,Erwartungen®. ,Von Anfang an muf} das Leben ausgestattet gewesen sein mit allge-
meinem Wissen, dem Wissen, das wir gewohnlich Wissen von Naturgesetzen nennen®
(Popper 1995b, 134), ,(D)iese Formen des Wissens sind durchweg Erwartungen.“ (ebenda,
136). Leben vor jeder empirischen Existenzweise ist ,hypothetisch® in dem Sinne, dass
nichts einen Organismus ginzlich unvorbereitet trifft, sobald er entsteht.?? Selbst Tiere
machen ,geistige Probierbewegungen® (Popper 1995, 15 f.), ,durch die der Organismus
versucht, ein listiges Problem loszuwerden® (ebenda, 15). , Die erfolgreiche Losung des
Tieres kénnen wir mit einer Erwartung und daher mit einer Hypothese oder einer Theorie
vergleichen® (ebenda, 16). Theorien iiber biologische Prozesse und Erkenntnisprozesse
kénnen damit in einem Aufwasch erledigt werden.

Dabei sind aber konkrete Erwartungen im Lebensvollzug, wie bei der einzelnen wis-
senschaftlichen Hypothesenformulierung, vom ,allgemeinen Wissen“ oder auch ,an-
geborenen Wissen®, das ganz generell im Prinzip Leben steckt, zu unterscheiden. ,Ich
gehe also davon aus, da’ das Leben von seinem Anfang an eine Antizipation eingebaut
haben muf, die Antizipation fortdauernder Umweltbedingungen des Lebens. Es muf}
nicht nur an diese Umweltbedingungen momentan angepafit sein, sondern es muf$ die-
sen Umweltbedingungen iiber Zeitriume hinweg angepafit sein“ (Popper 1995b, 133 ff.).

22 Es ist offenkundig, dass die Idee des Genetischen diejenige des gnidigen Gottes ersetzt; sie wird
als die reale Existenz einer Abstraktion, das heif3t eines allgemeinen Prinzips, begriffen. Die
These: Beide ideellen Wirklichkeiten bestimmen vorgingig vor einzelner empirischer Existenz
deren auf eigene Welterschliefung angelegtes Wesen. So zeigt sich der metaphysische Charakter
moderner naturalistischer Sikularisation. Nur die transzendenten Instanzen sind ausgetauscht.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Alle Organismen sind gewissermafien transzendental-genetisch vorbereitet auf ihre
Zukunft. ,Die allgemeinen Anpassungen gehen den momentanen Anpassungen vor-
aus. Sie sind zuerst da. Sie sind a priori“ (ebenda, 136). Die Organismen enthalten eine
apriorische Anlage zur Anpassung, die in allen iiberhaupt méglichen Anpassungsum-
stinden in der Zukunft vorbereitend wirkt, das heiflt, das genetische Apriori besteht
aus einer allgemeinen Fihigkeit zur Antizipation. ,Wir kommen also zu dem Schluf:
Das Leben mufd von Anfang an die Zukunft der Umwelt in irgendeinem Sinn antizipie-
ren, das heifdt, alle zukiinftigen Umstinde der Umwelt. (...) Es muf} an die zukinftigen
Bedingungen der Umwelt angepaft sein; und in diesem Sinne ist das allgemeine Wissen frii-
her als das momentane Wissen, das besondere Wissen“ (ebenda, 134).%

Diese wohlvorbereitete allgemeine Erwartungshaltung der Lebewesen organisiert die fiir
alle Organismen notwendige Anpassung an eine Umwelt, denn jenes allgemeine Wissen,

23 Auch hier zeigt sich die metaphysische Konsequenz in Poppers Naturalismus. Das Leben als
solches, das heif3t ein allen Organismen zeitlich und logisch vorgingiges und ihnen transzendentes
allgemeines Wesen emergiert aus seiner Abstraktionsrealitit heraus in den einzelnen Lebewesen.
Wenn man jenen Gedanken einer Verdoppelung des Vorwissens in einer spekulativen Extrapolation
weiterfithren will: Darin spiegelt sich unter positiven Vorzeichen die These von Leibniz, dass das
Bése verdoppelt auf zwei Ebenen in der besten aller moglichen Welten unvermeidbar ist. Die
,momentanen“ anpassungsdienlichen hypothetischen Erwartungen entsprechen — nicht inhaltlich,
aber in der gedanklichen Architektur — dem Bésen, das aus Leid und Siinden im Hier und Jetzt
besteht. Das allgemeine Apriori hingegen, das die strukturelle Grundanlage fiir Antizipationen
bildet, entspricht — dank der gleichen Architektur — dem Bésen, das mit der Welt als solcher in ihrer
Differenz zu Gott, gewissermafien als eine unvermeidliche Differenzierungsnotwendigkeit zwischen
Vollkommenheit und Unvollkommenheit, einhergeht. Popper wendet das Bése im Rahmen des
Falsifikationsprinzips normativ zum Guten, indem er das missliche Scheitern zu einem produktiven
Prinzip der notwendigen Kontrolle von gedanklichen Verirrungen erklirt. Aber die einzelnen Tests
konnen diese positive Funktion kritisch motivierten Wissens nur itbernehmen, weil jene grundsatzlich
fixierte Bereitschaft zur Antizipation gegeben ist in einer préstabilierten Harmonie der Gene, ,die auf
alle tberhaupt méglichen Anpassungsumstinde in der Zukunft vorbereitet ist“ (vgl. oben); das gilt
fiir das lebensweltliche Wissen genauso wie fiir die Forschung und fiir das Leben iiberhaupt. Dass
iiberhaupt das Bose im Weltlichen steckt und so im Weltverlauf Bosartigkeiten erméglicht, wird darin
gespiegelt, dass iiberhaupt Antizipationsvermégen die Lebewesen auszeichnet und so im Leben allerlei
problemldsende Erwartungen transzendental konstituiert. Die Logik von Leibniz’ Theodizee wird
reproduziert, kann aber vom Bésen zum Guten gewendet werden, weil — naturalistisch modernisiert
— das genetische Apriori von Wissen bei verniinftigen Wesen es erlaubt, den Menschen Freiheitgrade
des Umgangs mit dem unausweichlich Fehlbaren einzuriumen. Das entspricht der Moglichkeit
der Erlosten, sich ihrer geschenkten Freiheit zu bedienen, um den Geboten selbstverantwortlich
und heilsdienlich gerecht zu werden, das heifit ihrem siindhaften Leib zu widerstehen. Die passive
Wendung zum Guten, die Vermeidung von Siinde, wird — komplementir — wissenschaftstheoretisch
zu einer aktiven Nutzung der Méglichkeit falscher Gedanken. Die Wissenschaftler konnen mittels des
Risikos absichtlicher Selbstwiderlegungen im Vertrauen aufihre gute Zukunft auf der Grundlage ihres
theoretischen Antizipationsvermogen die beste aller moglichen Wissensabsicherungen installieren.
Vom ins Auge gefassten — gewissermafSen vom taktischen Spiel mit dem — Falschen hingt ja nicht
der prinzipielle Zugang zur Wahrheit ab. So werden ja auch die Gerechten gerade nicht etwa durch
schwere Anfechtungen vom Heil grundsitzlich abgeschnitten. Diese Logik projiziert Popper dann
auch in die hypothetische Lebensweise aller Organismen. Leben enthilt einen Impuls auf die Zukunft,
und alle einzelnen Organismen passen sich auf dieser Grundlage durch ihre spezifischen Anlagen,
Erwartungen zu hegen, an ihre Umgebung an.

83



84

EISEL

das in Anpassungen sedimentiert ist, ist aktiv; man kann ,Anpassungen, insbesondere
bei Tieren, als Erwartungen kennzeichnen“ (ebenda, 136). Die stellen die Bedingung der
Maéglichkeit von Angepasstheit dar, indem sie Umwelt als solche — im Sinne einer im Lebe-
wesen verankerte Interaktionsnotwendigkeit mit ihr — auf der Gegenseite der jeweiligen
Umgebungen der Lebewesen als ein Reaktionsvermogen in diesen vorbereitend realisiert:
als einzelne Lebensversuche, die die Existenz von Umwelten als gerichtete allgemeine
Erwartungshaltung bereits enthilt. In allen Lebewesen gibt es Umwelt als Erwartung,
das heif3t einen ,universalgenetisch“ vorbereiteten Umweltbezug. Es existiert in jedem
Einzelorganismus eine Struktur Uberlebenshypothesen bildender Wissbegierigkeit
gegeniiber anderen Organismen; deren Existenz als mannigfaltige Umwelt gleicher Art
von Lebendigkeit ist gewissermaflen in der eigenen einzelnen Existenz eingeplant. Sie
erméglicht die vielen einzelnen Suchbewegungen der Uberlebenswilligen durch die je-
weils konkret lancierten wechselseitigen Anpassungsversuche in einem dergestalt auf
antizipierende Anpassung eingerichteten System.

Die Monadologie von Leibniz bietet die rationalistische Grundlage: Das Ganze besteht
aus einem ,pristabilierten” (Leibniz) System von wechselseitigen , Perzeptionen“ (Leib-
niz). Anpassung im Ganzen besteht, aus der Sichtweise des Einzelnen, aus umfassender
Gegenseitigkeit in einem Verhiltnis von Einzelnem und seiner Umwelt; alle Monaden
perzipieren und realisieren sich damit positiv als Negationen aller anderen sie negie-
renden Positionen dadurch, dass sie in ihrer Isolierung und Andersartigkeit gegeniiber
allen anderen nicht anders kénnen, als etwas voneinander zu erwarten. Die Selbstiso-
liertheit ergibt sich aus einer konstitutiv ausschlieRenden Anbindung aneinander. Mo-
naden sind nur funktionsfihige Mitglieder eines Systems insofern sie Negationen der
Gesamtheit aller anderen Einzelnen und damit - auf die Gesamtheit ihrer Negationen
verwiesen — auf sie konstitutiv als Individuen bezogen sind. Somit sind sie auf alle Ein-
zelnen, die sie nicht sind, angewiesen, um sich in ihrer Individualitit vorzufinden. Diese
Beziehungsstruktur geht ihnen als eine Pristabilation ihrer Bezugnahmemodglichkeiten
voraus, ohne bestimmte Beziehungen funktional strikt zu determinieren; sie miissen
ausgehend von der Perspektive der Einzelwesen erst antizipiert und hergestellt werden.
Naturalistisch modernisiert: Leben ist als Ganzes ein System von genetisch-apriorischer,
hypothetischer Angepasstheit der Bezugnahmemaoglichkeit aller einzelnen Lebewesen
aufeinander als Umweltsystemelemente insofern sie nicht nur mechanisch wirkende
Funktionselemente sind, sondern als ,Individuen auftreten; sie sind durch ihre Eigenart
fiireinander da. Das markiert die Differenz zwischen anorganischen Systemen und Or-
ganismen, das heifdt zwischen natiirlichen Mechanismen sowie gebauten Maschinen
einerseits und Lebewesen andererseits. Angepasstheit als Erwartung an alle anderen
Erwartenden verlagert dann die Passivitit der Einordnung des Lebewesens in ein Funk-
tionssystem von ,prastabilierenden“ Vorgaben auf das Gegenteil: Antizipation von Le-
bensmdglichkeiten durch die Existenz aller Anderen. In Poppers Diktion: Diese Struktur
ist genetisch a priori und fundiert alle konkret zur Verfiigung stehenden, ,momentanen®,
das heif’t bereits erlernten und im Anpassungsgeschehen vorausschauend beherrschten
Erwartungshaltungen durch eine Perspektive auf unvorhergesehene Probleme.

Urtiere auf der Suche nach einer besseren Welt

Die Anlage, auf die Probleme der Zukunft antizipativ eingerichtet zu sein, versieht das
Leben mit der Tendenz zum Fortschritt. Diese einzelnen Erwartungen der Organis-
men aneinander erzeugen eine Richtung des Lebens bei ihrer Anpassung — die ja zu-



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

nichst eine Einbindung in vorherrschende Vorgaben ist. Da Anpassung aber aus Er-
wartungen besteht, kommt der Blick nach vorn ins Spiel. Die Lebewesen suchen ,nach
besseren Lebensbedingungen, nach einer besseren Welt. Und sie verbessern aktiv ihre
Lebensbedingungen® (Popper 1995a, 117). Aus einer gewissermaflen neutralen Struktur,
der zufolge eine notwendige Gemeinsambkeit, das heiflt die Verwiesenheit aller Einzel-
nen aufeinander um zu iiberleben, das Leben bestimmt, wird zu einem Wertmafistab.
Das liegt daran, dass Leben ja ,Problemlésen* ist; so lautet das genetische Programm.
,(U)nd Probleme gibt es nur, wenn es Werte gibt: Bewertungen, zum Beispiel von Le-
bensbedingungen® (ebenda). Da jedes Problem den Impuls einleitet, ein gutes Fortbe-
stehen des Lebewesens im Rahmen einer in eine gewisse Kalamitit geratenen Uber-
lebenssituation anzustreben und die entstandene Lage zu verbessern, handelt es sich
insgesamt um die Suche nach einer besseren Welt. ,(S)chon die Urtiere (...) sind aktiv
in dieser Suche nach einer besseren Welt. In dieser Suche miissen sie schon irgend-
wie angepasst sein (...): Sie miissen da schon ein gewisses allgemeines Wissen haben“
(Popper 1995b, 140). Das gilt nicht nur fiir die Urtiere, sondern auch fiir die ,Urpflan-
zen“ (ebenda) — wie auch immer vorgestellt. ,Das Leben verbessert die Umwelt fir das
Leben* (Popper 19952, 117). Es bezieht sich auf sich als Prinzip des Systems aller einzel-
nen Erwartungen, das Leben zu verbessern, an alle anderen einzelnen Erwartungen
der gleichen Art. Denn ,Anpassung ist ja ein Prinzip, das auf Gegenseitigkeit beruht*
(Popper 1995b, 132). Damit ergibt sich ein System unausweichlicher Abhingigkeit von
Umwelt als funktionalem Raum von Lebensverbesserungsmoglichkeiten fiir alle, die
durch die Gemeinsambkeit dieser einzelnen Aktivititen erzeugt wird.

So ist das Leben dabei, an Gottes bester aller méglichen Welten zu arbeiten. Die pri-
stabilierte Harmonie aller nur méglichen Erwartungen — sowohl an das gute Leben als
auch an das aller méglicher Anderen — erzeugt die Selbstentwicklung des Gesamtsys-
tems einer guten Welt, in der das Bése, das heifst alle Irrtiimer beim Probleme lésen,
neue Versuche erzeugt, die Welt besser zu machen. Die Transzendenz und die Meta-
physik (Gott und die prastabilierte Harmonie des Ganzen) sitzen nun im Prinzip alles
Lebendigen, ,genetisch“ aprioristisch zu antizipieren. Das, was in Poppers Evolutions-
theorie dann aus diesem Vermdgen folgt an Funktionszusammenhingen, ist in seiner
Konstruktionslogik identisch mit dem, was zuvor im metaphysischen Rationalismus
von Leibniz Gottes Schépfung ausmachte.

Dortistdie Logik des Zusammenhangs zwischen universeller prastabiler Harmonie und
allen in wechselseitiger Perzeption systemkonstitutiv verbundenen Einzelnen ebenfalls
darauf ausgerichtet, das empirische Ganze der Welt trotz seiner Vorbestimmung sich
auch entwickeln zu lassen, und zwar nicht als mechanische Vorbestimmung der Ent-
wicklung, sondern von der einzelnen Anstrengung der Monaden aus. Denn jeder per-
zipierenden Monade wohnt ein entelechetisches Streben inne, sich im Sinne der uni-
versellen Vorbestimmung einzeln auf ihre eigene Weise zu vervollkommnen, das heifit,
die eigenen besonderen Moglichkeiten weitestgehend auszuschdpfen — hierin wirkt der
aristotelische Naturbegriff, der der Idee des Individuums nachgebildet ist (vgl. oben).
Tun das alle Monaden, gewinnt das Ganze zunehmend an Vielfalt in seiner sich entwi-
ckelnden Harmonie. Die beste aller méglichen Welten ist - trotz ihrer Vorbestimmtheit,
nicht fertig, sondern sie wird in diesem optimalen Status weiter ausgestaltet. Denn sie
gewinnt an Reichhaltigkeit ihrer selbst. Das ergibt sich daraus, dass die Vorbestimmt-
heit sich auf einen notwendigen Strukturzusammenhang von eigenen Mdglichkeiten
auf der Seite der Einzelnen in der Welt bezieht. Das verleiht dieser Notwendigkeit der

85



86

EISEL

Pristabilation ihre Entwicklungstendenz und konstituiert das organische Prinzip im
Unterschied zum mechanischen. So konnte Popper — auf Grund seiner Vorentschei-
dung gegen den Nominalismus — seine Idee vom Leben darauf aufbauen, auch wenn er
das nicht ahnte, sondern meinte, er habe sich etwas ganz Neues ausgedacht.

Leben heiBt Lernen

Bei Popper wird die Welt besser, wenn der Organismus gelernt hat, Irrtiimer zu ver-
meiden. Das erlernte Wissen nutzt er bei der Problemlésung in der Anpassung, ,denn
Anpassung ist eine Form des apriorischen Wissens* (ebenda, 133); , Lernen® ist die Vor-
aussetzung dafiir, dass das Leben vorwirts kommt, denn andernfalls witrden erreichte
Anpassungserfolge durch Problemlésen immer wieder verspielt; dass Anpassung Er-
wartungen einl6st, geniigt nicht, die gefundenen Losungen miissen auch fixiert wer-
den. ,Was geschieht aber, wenn ein Lésungsversuch schlieflich erfolgreich ist? Es
(...) wird der erfolgreiche Losungsversuch erlernt“ (Popper 1995, 17). Nach mehrfachen
Versuchen verfestigt sich die Erwartung. ,Wir konnen sagen, dafd der Organismus
auf diese Weise eine neue Erwartung erlernt hat“ (ebenda, 17 f.). Trotz der erlernten
Wege, Probleme zu umgehen, sind aber Probleme der produktive Ausgangspunkt da-
fiir, dass falsifizierte Erwartungen zu neuen Anpassungsbemithungen und damit zu
Weltverbesserungsversuchen fithren. Das gilt auch fir die Wissenschaft. ,Wir lernen
immer eine ganze Menge durch eine Falsifikation. Wir lernen nicht nur, daf3 eine Theo-
rie falsch ist, sondern wir lernen, warum sie falsch ist. Und vor allem anderen gewin-
nen wir ein neues und schirfer gefasstes Problem; und ein neues Problem ist, wie wir ja
schon wissen, der echte Ausgangspunkt einer neuen wissenschaftlichen Entwicklung®
(ebenda, 31). Das Falsche ist als Bezugspunkt produktiv sowie konstitutiver Bestand-
teil der besten aller moglichen Wissenschaftswelten — so wie Gott ja auch der erlésten
Welt nicht die Moglichkeit zur Siinde erlassen konnte, ohne der Differenz zwischen
sich und der Schépfung zu widersprechen; die siindige Welt ist der Ort des moglichen
,Nein“ gegen Gott. Dem entspricht: , Die Empirie ist das, was »nein<sagt“ (Popper 1995b,
140) gegeniiber den suchenden Erwartungen aller, die den genetischen apriorischen
guten Geist des Ganzen ausmachen.

Die eigentlich empiristische Evolutionstheorie Darwins fidelt Popper in seine rationa-
listische?* Theorie des Lebens ein, indem er ihr seinen Anpassungsbegriff einverleibt.
Das, was Darwin vermeiden wollte und vermieden hat, nimlich ein Ziel der Entwick-
lung bei der Entstehung von Neuem vorauszusetzen, bleibt demgegeniiber erhalten bei
Popper. Er bezieht die Vorstellung der apriorisch erwartungsvollen Suche in jedem Or-
ganismus sowie in der Logik jenes Anpassungsganzen, das Leben ausmacht — also das
antizipative Moment von Anpassung —, auf die Chance zur Fortpflanzung. , Individuen,
die besser angepasst sind, haben eine grofSere Chance, Nachkommen zu haben“ (ebenda, 130).
Damit erhilt die Zufilligkeit der Mutationen in den Variationen einer Art, die zu An-
passungsvorteilen fithren konnen, ohne dass darin ein Telos lige, doch eine Richtung zu
jenem Besseren hin, das dem Lebensprozess innewohnt. Der Zufall als Chance begrif-
fen, das Leben zu erhalten (Fortpflanzung zu optimieren), fithrt zum Besseren, wenn
vorausgesetzt ist, dass das Scheitern von Anpassungsversuchen Irrtiimer beseitigt und

24 Popper wihlt zumeist den Begriff ,realistisch®, der mit der scholastischen Polarisierung
zwischen Nominalismus und Universalienrealismus einhergeht.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Lernen hervorruft. Dann pflanzt sich nach einer Mutation permanent die nichst bes-
sere Welt durch den Fortpflanzungserfolg fort. Denn die neue Lebensform enthilt und
bewahrt einen Lernschritt, obwohl die Mutation kontingent war; vorausgesetzt ist aber,
dass Problemlésen den Sinn der Evolution objektiv ausmacht, eine Voraussetzung, die
Darwin nicht im Sinn hatte. Die empiristische Herkunft des Darwinismus ist rationa-
listisch umgebogen auf Grundlage der allgemeinen Voraussetzung einer apriorischen
Besetzung der Funktionsweise von Leben durch irgendein ,Wissen®, das ,suchend*
wirkt, ,Anpassung“ vollzieht und durch das gelegentliche schallende Nein in der Um-
welt gegeniiber ,Erwartungen®, das heiflt durch Irrtiimer, angetrieben wird zu lernen.

Furchtlose Wissenschaft: wilde |deen auf dem Priifstand

Unter der Perspektive der falsifikationistischen Forschungslogik ist dann die Wendung
zwingend, dass auf der Stufe von jenen Organismen, die nicht nur Fehler machen, son-
dern auch von alledem wissen, Irrtiimer geradezu gesucht werden. ,Die Amdbe wird
eliminiert, wenn sie Fehler macht. Falls sie BewufStsein hat, wird sie sich vor Fehlern
fiirchten. Einstein sucht nach Fehlern.?” Er kann das, weil seine Theorie nicht ein Teil
von ihm selbst ist, sondern weil sie ein Objekt ist, das er untersuchen und bewuf3t kri-
tisieren kann“ (Popper 1995a, 118). ,(D)as Neue in der wissenschaftlichen Einstellung?
besteht darin, dafd wir aktiv versuchen, unsere Losungsversuche zu eliminieren. (...
Anstatt zu warten, bis unsere Umwelt einen Losungsversuch, eine Theorie, widerlegt,
versuchen wir, die Umwelt so zu dndern, dafd sie fiir unseren Losungsversuch maglichst
ungiinstig wird (...); und zwar versuchen wir sie auf die schwerste Probe zu stellen. Wir
tun alles, um unsere Theorie zu eliminieren, denn wir wollen selbst die Theorien her-
ausfinden, die falsch sind“ (Popper 1995, 25).

Wissenschaftler suchen nach maglichen Fehlern des eigenen Verhaltens, indem sie
Theorien antizipativ spezifisch konstruieren, das heifft indem sie ihre Hypothesen so
unwahrscheinlich wie méglich formulieren. Das ist dann der Fall, wenn méglichst viele
Bestitigungen ausgeschlossenwerden. Daserhohtden ,empirischen Gehalt“der Sitze
(den er spater ,Wahrheitsnihe“ nannte), denn die Welt der Irrtimer ist ,das Empiri-
sche“. Wird ein Ereignis gesucht, das kaum erwartet werden kann, ist sein Eintreten
umso wertvoller, weil sich der lebendige Geist so fortgepflanzt hat, wie es dem Leben
iberhaupt zukommt: sein genetisches Vorwissen dadurch produktiv zu machen, dass
Irrwegen Kredit fiir die Beférderung des Lernprozesses eingerdumt wird. Das schaltet
Irrtiimer nicht aus, macht aber die Lebenserwartungen signifikant fiir Lebensverbes-
serungen.

Fir Popper ist diese Haltung von Wissenschaftlern kritisch, weil sie den Gefahren
Rechnung trigt, die darin enthalten sind, dass alles erkennende Suchen a priori vor-
bestimmt ist; es konnten Hirngespinste und , Triume* (Popper 1995b, 139, 142) auf die
Welt losgelassen werden, denn die Wissenschaftler ,erfinden (ebenda, 143) alle Hypo-
thesen. ,Sie stammen von uns, nicht von der Auflenwelt“ (ebenda, 130), sie “bestehen
aus wilden, oft unverantwortlichen Ideen“ (Popper 1995a, 118); Hypothesen werden
niemals gewissermaflen sachgerecht ,iiber die Aufenwelt“ (Popper 1995, 20) veranlasst

25 Einstein hat das bestritten, aber zur Unterscheidung zwischen Amében und Menschen ist das
Beispiel treffend.

26 Das Alte wire die empiristische Einstellung; U.E.
27 Vgl. ausfiihrlicher Popper 1995, 36 ff.

87



88

EISEL

ins aufnahmebereite Bewusstsein eingefilllt — wie es demgegeniiber die Empiristen
behaupten. Deshalb gilt auf der Ebene der Lebewesen, selbst ,(a)ngeborene Bediirf-
nisse sind angeborene Theorien“ (Popper 19953, 117).

Existiert somit die apriorische Prastabilation des Bewusstseins, dann enthilt ihre pro-
duktive und ordnende Funktion fur die Einzelakteure jene Gefahr, dass sie ihren er-
fundenen Erwartungen von Gesetzmifligkeiten umstandslos Glauben schenken, sie
fiir wirklich halten. Wirklich ist aber nur, was empirisch vorliegt. Das ist dann aber et-
was, das aus Anlass jener prekiren Hypothesen aus deren bisheriger Nichtfalsifikation
hervorging, so dass deren ,empirischer Gehalt“ auf lange Sicht ungewiss ist. Um sich
der empirischen Geltung der vermuteten Gesetze so streng wie moglich versichern zu
koénnen, ist es konsequent, empirische Beobachtungen systematisch misstrauisch da-
rauf auszurichten, dass die eigenen Vermutungen falsch sind. Ein solches kritisches
Verhalten ist der bis dahin arriviertesten Form von Leben — dem wissenschaftlichen
Entwicklungsprozess — angemessen, wenn Leben aus Probleme l6sen besteht. Denn
es gilt zu gewihrleisten, dass die gute, auf bessere Welten vorwirtsweisende Seite
des Lebens, das heif3t die Art der Funktionsweise seiner oft unverantwortlich wirren
Vorbestimmtheit, gerade mittels der dem entgegenstehenden Seite, das heifst mit der
damit gegebenen Anfilligkeit fir Irrtiimer sowie deren Eintreten, zu einem bestmog-
lichen Ganzen verbunden ist.

Popper packt die Gefahr der gutgliubigen Selbstgewissheit beim Schopfe und macht
die — unter den gegebenen rationalistischen Voraussetzungen — beste aller moglichen
Forschungslogiken daraus. Gottes Vorsehung mittels einer pristabilierten Wechselsei-
tigkeit von ebendieser Vorsehung und einzelner Freiheit — nunmehr die der genetisch-
apriorischen Natur gegeniiber einzelnen Uberlebensversuchen — wird durch die vielen
eigenstindigen gemeinsamen Anpassungsversuche in seiner Schépfung verwirklicht.
Die Harmonie des Ganzen in der empirischen Welt entsteht durch den Perzeptionsver-
bund aller Monaden; sie reprasentieren einen Funktionszusammenhang von Moglich-
keiten, der der Struktur der Vorbestimmung des Ganzen entspricht. Die Prastabilation
bestimmt nicht mechanisch die Beziehungen des Einzelnen, sondern lisst das Gan-
ze in seiner Vorbestimmungsfunktion sich aus der Realisierung der Selbstverwirkli-
chungsmoglichkeiten aller Einzelnen durch konstitutive Negationsbindung aneinan-
der ergeben. So ist es der Verbund von Anpassungsmdglichkeiten als eine Funktion
der Erwartung aller einzelnen Organismen an alle anderen, der bei Popper das Leben
ausmacht. Das Ganze der Evolution als erfolgreiches Anpassungsgeschehen ergibt sich
aus dem bestméglichen Uberleben, das heift der bestméglichen Selbstverwirklichung
der Einzelnen als Funktionszusammenhang. Anders als bei Darwin ist das aber da-
mit verbunden, dass Selbstverwirklichung ein Lernziel enthilt, so dass die Welt besser
wird. Da der Wissenschaftler dasjenige Stadium von Leben erreicht hat, das dessen
Wirklichkeit und Funktionsweise bewusst anwenden kann, kann er sich, eingebunden
in die Logik des Verhiltnisses zwischen genereller apriorischer Vorbestimmtheit sei-
nes Denkens und empirischem Versuchs- und Irrtumsverhalten, dieses Bewusstseins
versichern und so — wie ein Gott — seine eigenen geistigen Schépfungen beherrschen.
Dann wird er ein falsifikationsorientierter ,kritischer Rationalist“ und aprioristisch-
genetischer Evolutionstheoretiker, und er verdammt alles, was aus dem lebensfrem-
den Gottesbegriff der Empiristen und Behavioristen folgt.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Moderne Weltverbesserung: Fortschritt

Aus der theologischen und metaphysischen Reflexion des humanistischen Individu-
ums? bei Leibniz ist nun ein modernes Individuum geworden: ein neugieriger Prob-
lemldser. Auch diese Konsequenz der Bestimmung der Idee des Lebens ist ein Sikulari-
sationsprodukt des metaphysischen Rationalismus. Die Anerkennung der Objektivitit
und Erhabenheit der allgemeinen GesetzmiRigkeiten der Schépfung setzt vor der
partikularen empirischen Welt ein Apriori des Allgemeinen: Gott ist Geist und vor der
Schépfung. Die menschliche Vernunft ist Teil dieses geistigen Zusammenhangs, das
heifit, sie kann sich Einblicke in die allgemeinen GesetzmiRigkeiten der Schopfung
verschaffen. Sie ist wesensgleich mit der Vernunft des Ganzen, kann aber mit diesem
Vermogen immer nur endliche Versuche, die Wahrheit zu finden, unternehmen. Aber
das Allgemeine in seiner Abstraktheit bestatigt sich nicht anders als durch die Exis-
tenz einer Welt, die gemif ihrem Wesen Einzelnes zu verwirklichen, das Allgemeine
eigenmichtig bewihrt; wir hatten das bei Aristoteles gesehen. In dieser Welt gelten
die allgemeinen Gesetze aus der Perspektive der einzelnen Selbstverwirklichung ihres
Gegenteils. Bei Popper wird das apriorische Prinzip des Allgemeinen vor allem empiri-
schen Einzelnen ein ,genetisches a priori“, weil er eine Theodizee in die Idee der Natur
hineinliest. Das entspricht theologisch dem, dass nur in der Welt des Einzelnen Ver-
wirklichung von Vorsehung stattfindet; denn Vorsehung und das Allgemeine miissen
sich auf etwas beziehen, dem sie zukommen. Das pristabilierte Ganze der Schopfung
ist nun bei Popper der sich selbst erhaltende Prozess des Lebens. Das Apriori des allge-
meinen Prinzips des Ganzen ist jedem einzelnen Lebewesen ,angeboren® (ebenda, 117,
122;1995b, 141). So ist das Ganze allgemein bestimmend, indem es — jedem einzelnen
Organismus zur Verfiigung — individuell ganzheitskonstitutiv wirkt. Und die Wissen-
schaft dient ihm selbstkritisch falsifikationistisch — eigentlich miisste man sagen: sie
lebt lebenskritisch, denn sie gehort ja zu den biologischen Prozessen.”

Indem Popper das nach Vollkommenheit strebende Individuum der Theodizee durch
einen lernenden Problemloser ersetzt, reichert er das Ausgangsmodell um all jene
Aspekte modernen Uberlebens an, die dem industriekapitalistischen Fortschritt und
seinen politischen Prinzipien angemessen sind. Damit wird nicht die Logik des ratio-
nalistischen Denkmodells verlassen, aber die entwicklungsbestimmenden Eigenschaf-
ten werden so transformiert, dass organische Lebendigkeit, das heif3t fiir die Wissen-
schaft verniinftiges kritisches Handeln, nun etwas anderes bedeutet als zuvor. Das
hingt mit einer Differenz zusammen, die sich zwischen der Monadologie und Poppers
Evolutionstheorie ergibt. Das monadologische Individuum der aristotelischen Tradi-
tion, das bis heute die humanistische Idee von Individualitit im Unterschied zu den
modernen demokratischen Begriffen des Individuums bestimmt,* ist — wie oben be-
reits erwihnt — eine teleologische Konstruktion, in der ein Endzweck des Ganzen die
einzelne Selbstzwecke vorgibt. Aber das Ziel des Ganzen kann nur aus dem einzelnen

28 Ausfithrlich Eisel 2021.

29 Der Bereich der anorganischen Natur aus der Theodizee wird in dieser Theorie des Lebens nicht
miterfasst. Das ist naheliegend, denn da es sich um die Projektion einer Idee der Individualitit,
also einer Idee des Menschen, in die Natur handelt, kann nur der Bereich erfasst werden, der im
weitesten Sinne iiber ein Prinzip des aktiven Selbst- und Weltbezugs verfiigt.

30 Vgl. in Eisel 2021a , Epistemologische und politische Zusammenhinge im Hintergrund der Idee
der Person*.

89



90

EISEL

Streben nach eigener Vollkommenbheit hervorgehen, einer Vollkommenheit, die auch
immer dem besonderen einzelnen Entwicklungszweck entspricht. Das demokratische
Individuum dagegen hebt gerade nicht auf ein Streben nach Besonderheit und Voll-
kommenheit ab, sondern definiert sich in Verbindung mit der formalen Gleichheit
aller. Ein Entwicklungsendzweck des Einzelnen und auch des Ganzen existiert nicht.
Wachstum, Fortschritt und Emanzipation dringen ziellos vom Alten weg zum Besse-
ren.” Poppers Begriff von problemorientiertem, weltverbesserndem Lernen enthilt
ebenfalls nicht mehr die Vorstellung eines Strebens nach Vollkommenheit und End-
zwecken. Damit verlisst er in dieser Hinsicht die monadologische Logik des Telos, in
der ,Lernen“ in seinem Sinne nicht vorkommt. Seine Einzelnen machen sich frei von
falschen Losungen, emanzipieren sich gewissermafien. Sie suchen nach dem neuen
Weg, sobald ein Problem auftaucht. Diese Orientierung an einer neuen Art von Lo-
sungen konvergiert mit Darwin, allerdings ohne dass der darin eine Suche vermutet
hitte. Weil alle Uberlebensversuche miteinander in Verbindung stehen, erneuert sich
in Poppers Modell irgendwie auch das Ganze zwar ebenfalls ohne Telos, aber doch mit
einem optimistischen Verbesserungsimpuls auf eine ungewisse Zukunft zu.

Im teleologischen Modell dagegen gibt es gar keine Anpassungsprobleme, obwohl es
Anpassung (im Sinne der Orientierung an jenen Selbstzwecken) gibt. Aber diese Art der
Anpassung ist ein Streben, seine besonderen Anlagen zur Geltung zu bringen. Dort be-
steht das , Problem* darin, die Ausgestaltung der Selbstzwecke mit dem Endzweck des
Ganzen so zu koordinieren, dass sich die vorangegangene Entwicklung aller Einzelnen
und des Ganzen insofern bewdhrt, als sie als Grundlage fir weitere Entwicklungen be-
wahrt werden muss. Die alten Problemlésungen werden nicht ausgesondert, sondern
transformiert. Dem entgegen erhdhen Poppers Lernvorginge nicht den Reichtum an
Eigenart des Gesamtsystems, wie die Monaden, wenn diese bei der Annaherung an die
Ziele der pristabilierten Harmonie deren Vielfalt mit der Vervollkommnung ihrer eige-
nen Besonderheiten erweitern und die zuriickliegenden Zustinde des Lebens bewah-
ren, indem sie diese ausgestalten; damit ist das organische Prinzip gegeben. Poppers
Problemléser dagegen erzeugen faktischen Fortschritt und damit eine bessere Welt,
weil Altes abgelost wurde; sie ,Modernisieren* gewissermafen.*? Sie perpetuieren
nicht die Entwicklungsgeschichte der alten Losungen, das heifdt, sie fithren nicht den
Prozess des Lebens in seiner Vielfalt weiter. Denn unter monadologischer Perspektive
ist die Grundstruktur aller individuellen Problemlésungen ja durch die pristabilierte
Schopfung bereits gegeben. Neues beruht auf der reichhaltigen Ausdifferenzierung
der Vorbestimmung. Da die Vorbestimmung sich auf den Systemzusammenhang von
Moglichkeiten der Bezugnahme zwischen Einzelnen bezieht, kann Entwicklung statt-
finden, obwohl das System vollstindig vorbestimmt ist; Entwicklung im Sinne einer
Modernisierung und Emanzipation von hinderlichen alten Lésungen durch deren Eli-
minierung gibt es nicht.”

31 Davonist nicht berithrt, dass das humanistische Individualititsideal zusitzlich fiir alle gilt und
im Wesentlichen die Lebenswelt bestimmt als abendldndische Kultur.

32 Auch hier wieder: Die Konvergenz mit Darwin im Hinblick auf die Entstehung von Neuem,
jedoch ohne dass dessen Theorie eine Verbesserung der Welt einschlieffen wiirde.

33 Es wiirde hier zu weit fithren, diese Differenz (und Abweichung von der Monadologie) auf
die ideengeschichtlichen Differenzen im Rationalismus (Popper bezieht sich gelegentlich auf



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Der rationalistischen erfahrungswissenschaftlichen und evolutionstheoretischen Si-
kularisation und Verschiebung der tragenden Eigenschaften von Individualitit steht
die empiristische zur Seite und gegeniiber. In Gegnerschaft zu ihr hatte Popper das
Falsifikationsprinzip entwickelt, das er dann auch als Prinzip der verniinftigen und
dem Wesen des Erkennens angemessene Form des Lebens itberhaupt proklamiert.
Es musste sich aus der forschungslogischen Gegenposition konsequent ein emanzi-
pationstheoretischer Naturalismus zur Legitimation von modernem kapitalistischem
Fortschritt gegeniiber der alternativen Legitimation, der empiristischen Theorie der
Evolution von Darwin, ergeben. Poppers Theorie spiegelt nicht den selektiven Kon-
kurrenzkampf der Einzelkapitale, sondern die moderne Transformation christlicher
Heilserwartung, den Fortschrittsoptimismus der biirgerlichen Klasse.

Es zeigt sich, dass das Leben zunichst nicht einfach so ist, wie Popper es beschreibt,
sondern dass die rationalistische Problemwahl es zu dem macht, was daraus folgt, wie
Popper die fiir ihn richtige Sicht auf die Welt gegen die Empiristen verteidigen will. Ob
dann das Leben empirisch im mancherlei Hinsicht auch noch dem entspricht, wie Pop-
per sich das vorstellt, sei dahingestellt und gehort einer anderen Frage an. Wiirde sich
das bestitigen, wire weder bestitigt, dass es Gott gibt, noch, dass die Welt die beste
aller moglichen ist, sondern nur gezeigt, dass theologisch und metaphysisch indu-
zierte Hypothesen — das heif’t ganz allgemein der Context of Discovery — ohnehin alle
empirischen Erkenntnisse in der Wissenschaft in sikularisierter Form konstituieren.
Das macht die Wissenschaft nicht anriichig, sondern zeigt nur, dass die Problematik
objektiver Geltung komplizierter ist, als in den modernen Erfahrungswissenschaften
und ihren philosophischen Legitimationen zurechtfantasiert.

Poppers Evolutionsthearie als Behaviorismuskritik

Mit seiner Evolutionstheorie hat Popper den Kampf gegen seinen alten Gegner, den
Nominalismus, auf einem anderen Terrain fortgefiihrt. Er kritisiert den Behavioris-
mus, der sich ebenfalls als eine universelle Theorie iitber biologisches und soziales Le-
ben etabliert hatte. Die Einwidnde richten sich — im Rahmen seiner Theorie der drei
Welten (vgl. Popper 1995c¢) gegen den Reduktionismus der Behavioristen, der darin be-
steht, dass Bedeutungen auf physisches Verhalten reduziert werden. Deshalb nennt er
diese Tradition auch , Physikalismus“ und ,Materialismus“ — ob Letzteres zu Recht, sei
dahingestellt. Durch die Reduktion gehe der geistige Gehalt der menschlichen Inter-
aktionen wie auch der von Menschen geschaffenen Theorien und Werke verloren. In
der Ubertragung des Reiz-Reaktions-Schemas auf die Idee des Lebens hatte sich das
im Behaviorismus ergeben. Wenn man interagierende Lebewesen beobachten will
unter behavioristischen Voraussetzungen, bietet sich ein kausales Schema an, das
Spekulationen iiber , Intentionen“ oder ,Motive“ seitens der Verhaltenseinheiten tiber-
fliissig macht. In der christlich-humanistischen Tradition — und wie gesehen geeignet
transformiert auch noch bei Popper — impliziert die Idee der Lebewesen im Verhiltnis
zur Vorstellung mechanischer Prozesse jedoch die Idee, diese Wesen enthielten eine
in ihnen lebendige Entwicklungskraft oder -fihigkeit; bei selbstbewussten Lebewe-
sen wiren das sich selbst zuschreibbare innere symbolische Aktivititen. Soll aber die
Frage nach solchen den beobachteten Ereignissen zukommenden, jedoch gar nicht be-

Descartes) und die daraus folgenden Konsequenzen fir den Begriff moderner Individualitit
zuriickzuverfolgen.

91



92

EISEL

obachtbaren Eigenschaften vermieden werden, dann muss ihre Innerlichkeit auf du-
Rerlich beobachtbare kausale Verhaltensbeziehungen reduziert werden. Die Idee von

Reiz-Reaktionen leistet dies: Ursachen fithren zu Wirkungen. Das gilt dann ebenfalls

fiir geistige Fahigkeiten und Titigkeiten, die mit , Bedeutungen* operieren. ,Zu den

Voraussetzungen einer solchen >naturwissenschaftlichen« Behandlung der Probleme

(Handlungen zu kontrollieren; U E.) gehért es (...), die von uns gebrauchten Begriffe

>Bedeutungs, >Intentions, »Verstehen« gerade zu vermeiden® (Apel, 1973, 28).

Die Bedeutungsschicht stellt gewissermafien ein Innenleben der Handelnden und Situ-
ationen dar. Selbst an einem physikalischen Beispiel lisst sich das notdiirftig demons-
trieren: ,(D)ie Behavioristen (..) wollen keinen inneren Zustand annehmen, sondern

schlagen vor, sich auf das Verhalten, auf englisch sbehaviours, zu beschrinken. Dass das

ein Fehler ist, kann man sehr schnell zeigen. Ein Thermometer zeigt durch sein >behavi-
our<nicht nur die duflere Temperatur, sondern vor allem seinen inneren Zustand an: Die

schwingenden Molekiile, deren Amplituden zunehmen, fithren zur Verlingerung eines

Metallstabes. Wenn die behaviouristische Ideologie richtig wire, diirften wir diese inne-
ren Zustinde nicht hereinbringen und zur Erklirung der Verlingerung des Stabes durch

Erhitzung verwenden“ (Popper 1995a, 119).* Die StofRrichtung der Argumentation erhilt

dann ihre eigentliche Bedeutung in Verbindung mit biologischen und sozialen Prozes-
sen. Popper will zweierlei gewihrleisten: Erstens, dass eben jener symbolischen Welt
Rechnung getragen wird, und zweitens, dass das Grundprinzip des Lebens nicht aus

dem Blick gerit. Das ist das Prinzip, das auch den Falsifikationismus im Uberlebenspro-
gramm verankert: ,Auch die Tiere haben Erwartungen, die mit Erfahrungen, die in der

Vergangenheit gemacht wurden, zusammenhingen. Sie kennen ja sicher die Geschichte

von der Ratte, die zu einer anderen Ratte sagt: ‘Ich habe mir den Mann im weifSen Kittel

so gut abgerichtet, dafd er mir jedesmal, wenn ich auf diesen Hebel driicke, etwas zu es-
sen bringt’. Diese Geschichte ist, glaube ich, der Wahrheit viel niher als die Theorie der

bedingten Reflexe, an die ich nicht glaube. Pawlows Hund hat zwar Reflexe, aber er ist
nicht konditioniert, sonder(n) er macht Entdeckungen“ (Popper 1995¢, 107).%

Poppers Arroganz gegeniiber dem Behaviorismus® ist von der Gewissheit seiner Uber-
zeugung gespeist, seinen methodologischen Feldzug gegen den Empirismus gewon-
nen zu haben. Seine rationalistische Verhaltenstheorie der Lebewesen spiegelt das.
Popper wirft dem Behaviorismus vor, dass der — um wissenschaftliche Erkenntnis

auf sichere Fiife zu stellen — Fragen vermeidet nach dem nicht unmittelbar beobacht-
baren, weil gewissermaflen bedeutungsschwanger-hypothetischen Innenleben von
Lebewesen. Das gleiche Versiumnis gilt fir die Ignoranz gegeniiber der hypothetisch
wirksamen objektiven Welt kultureller Muster und Werke — Poppers ,3. Welt“. Inso-

34 Der physikalistische Reduktionismus Poppers in diesem Beispiel soll uns hier nicht weiter
beschiftigen; die Pointe seines Verweises auf einen inneren Zustand in Verbindung mit einer
symbolischen Welt der Bedeutungen geht véllig verloren.

35 In der behavioristischen Psychologie wird dann die von Popper abgelehnte Vorstellung von

«n

einer Konditionierung von Lebewesen zu einem lukrativen Geschift — vor allem im Hinblick
auf Menschen

e

36 ,0Obwohl der reine Physikalismus oder Behaviorismus gegenwirtig viele Anhinger hat,
insbesondere unter den englischen, amerikanischen und australischen Philosophen, kann ich
ihn dennoch nicht hinreichend ernst nehmen, um meine Zeit auf eine ausfithrliche Kritik zu

verschwenden“ (Popper 1995¢, 103).



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

fern das bedeutet, die Welt auf kausale Beziehungen zu reduzieren, insbesondere bio-
logische und soziale Prozesse des Zusammenlebens unter dem Gesichtspunkt von Rei-
zen und Reaktionen, das heiflt unmittelbaren oder bedingten Reflexen, zu betrachten,
widerspricht das den universalienrealistischen Voraussetzungen des Falsifikationis-
mus. Damit wird nimlich aufler Acht gelassen, dass alle Reaktionen und Reflexe nicht
unvorbereitet angestofiene Lebensiuflerungen sind, sondern wesensmifig a priori
vorgeformte Akte von lernwilligen Lebewesen. Lebewesen verhalten sich hypothetisch,
und das kénnen sie nur, weil sie iber konkrete Anpassungserfahrungen ebenso wie
iiber das allem Leben zukommende , angeborene allgemeine Wissen® a priori verfiigen.
Damit wendet sich Popper gegen die dem Behaviorismus immanente nominalistische
Implikation, dass Leben so vorzustellen sei, wie im Empirismus wissenschaftliche
Geltung begriindet wird: dass Beobachtungen durch einen vollstindig vorurteilsfrei-
en Verstand erfolgen sollen. Nur dann sind die , Lern-Reaktionen“ in Form von induk-
tiven Verallgemeinerungen ernst zu nehmen und erfolgreich als formulierte Regeln
des Verhaltens der Objekte. Ubertragen in die Verhaltenstheorie bedeutet das, dass
Lebewesen in ihren Reaktionen vorurteilsfrei rein reizgesteuert reagieren, andernfalls
konnten sie nicht durch wiederholte Reize Konditionierungen aufbauen, das heifit je-
nes genetische antizipierende Apriori von Popper gewissermaflen im Nachhinein er-
fahrungsinduziert nachholen. Die paradoxe Ironie des behavioristischen Ansatzes ist
es allerdings, dass nun, durch die Projektion des methodischen Aspekts der nomina-
listischen Bescheidenheit auf die Idee des Lebens, hochst realistisch unterstellt wird,
man beobachte tatsichlich die gesetzmifige Wirklichkeit von pflanzlichem, tieri-
schem und menschlichem Sozialverhalten.

Diesen paradoxen Schlenker vom Nominalismus zum Realismus musste Popper nicht
machen. Seine naturalistische Metaphysik des Lebens fuflte bereits auf einem Gottes-
begriff, der den Menschen das Suchen nach der Wahrheit — das wire theologisch: nach
dem Heil — und dabei auch Irrtiimer zugestand. Die Suche nach Objektivitit ist kein
Sakrileg, und Fehleinschitzungen erweitern den Horizont. Auf die Ebene des Verhal-
tens aller Lebewesen iiberfiihrt, ergibt sich — wie im Behaviorismus — eine Theorie der
Einheit der organischen Welt mit der sozialen. Popper besteht aber doch auf seiner al-
ten Differenz zum Empirismus, denn er findet, dass , der dogmatische Behaviorismus,
kurz gesagt, verblodet ist“ (Popper 1995b, 135).

Rationalistischer Pragmatismus: der ,,Pragmatizismus” von Charles Sanders Peirce

Der verwirrende Start

Der gleichen Meinung wie Popper hinsichtlich des Behaviorismus war etwa ein Jahr-
hundert zuvor Charles Sanders Peirce, nachdem er mit den Folgen seiner eigenen Er-
kenntnistheorie konfrontiert worden war. Denn er hatte eine Antwort auf die Frage
nach der Moglichkeit eines undogmatischen Behaviorismus vorbereitet, war dann
aber von den Weiterentwicklungen seiner Philosophie durch seine Epigonen abge-
riicke. Seine Antwort steht im Rahmen der Begriindung des Pragmatismus als Zweig
der Philosophie der Erfahrungswissenschaften, der auch mit der Begrindung des
angelsichsischen Zweigs der Semiotik einherging.”

37 Diese Tradition unterscheidet sich von der franzésischen dadurch, dass Zeichen in einer

dreistelligen Relation begriffen wurden. Die dritte ist die pragmatische Funktion.

93



94

EISEL

Der Pragmatismus hatte Einfluss auf die Karriere des Behaviorismus in den Sozial-
wissenschaften sowie auch auf die Losungsversuche von Vertretern des Wiener Krei-
ses in ihrer Auseinandersetzung mit Popper. So war es wohl kein Zufall, dass gerade

die neopositivistischen (logisch-empiristischen) Gegner von Popper und nicht dieser

selbst sich zum Pragmatismus hingezogen fiihlten und ihn konsultierten. Aber in der

Entstehungsphase des Pragmatismus und des ,Sozialbehaviorismus® ist die theore-
tische Konstellation nicht so eindeutig, wie es die Bezugnahmen auf diese Tradition

suggerieren. Vor allem die sprachanalytische Ubernahme durch die Neopositivisten

geht an der philosophischen Pointe des Schopfers des Pragmatismus vorbei. Eine

Ironie der Geschichte ist es, dass das, was Peirce im Sinn hatte und was Popper sehr

weitgehend entspricht, gerade nicht als Mainstream des Behaviorismus wirksam wur-
de. Durch diese Ignoranz gegeniiber Peirce wurde verhindert, dass selbst Popper vom

Behaviorismus hitte zufrieden gestellt werden kénnen — nimlich dem von Peirce ge-
meinten. Denn die Rezeption des Pragmatismus in den Sozialwissenschaften und der

neopositivistischen Sprachphilosophie verpasste den Sinn der Philosophie von Peirce,
das heif’t die These, dass, wenn Uberzeugungen durch wiederholtes praktisches Ver-
halten gewonnen werden, ,real nicht das ist, was die erkannte Gesetzmifigkeit aus-
sagt, sondern das, was auf Grundlage dessen zudem erkannt werden kéonnte, insofern

dieses Verhalten sich in der Zukunft in weiteren Fillen bewihrte — die pristabilisierte

Harmonie von Moglichkeiten der Monadologie deutet sich an. Andernfalls wire dem

nicht Rechnung getragen, dass die Erkenntnis objektiv vorankommt — durchaus ja

auch eine Diagnose Poppers. Die Idee der Wirklichkeit darf nicht ausschliefien, dass

die Erkenntnis von Weltzustinden, auch wenn sie deren Objektivitit erfasst, dennoch

mit neuen Einsichten rechnen und dies systematisch in die heuristische Seite der Idee

des Erkenntnisvorgangs und der Definition von Objektivitit einbeziehen muss. Zur

Objektivitit der Welt gehért auch deren Zukunft; das ist noch vor deren Eintreten ins

Denken und Handeln einzubeziehen.

Die undifferenzierte assoziative Verbindung von ,Behaviorismus“ mit der Entstehung
und nominalistischen Ausrichtung der Tradition des Pragmatismus geht somit am Kern

der Theorie von Peirce vorbei. Denn der war ein entschiedener Universalienrealist. Daher
wire Popper gut beraten gewesen, sich jener Pointe von Peirce zu versichern. Sie bestand
darin, die geistige Innenseite von Verhalten als eine eigenstindige Welt der Funktions-
weise von Zeichen zu entschliisseln und dabei eine der Funktionen als ,pragmatisch zu
bezeichnen, eine Funktion, die eine Art von heuristischer Verhaltensgewohnheit ist, wie

auch Popper sie in seiner Evolutionstheorie den Lebewesen unterstellt.

Exkurs zur Entstehung und Stellung des Behaviorismus im Rahmen der Sozialwissenschaften

Charles Morris ist die Quelle, auf die sich die Befitrworter einer pragmatischen Zeichen-
funktion im Allgemeinen berufen. Er hatte, gerade rechtzeitig fiir die Analytische Philo-
sophie, deren ,Theory of Reference“ sich vergeblich an einem vollstindigen Modell des
sinnvollen Sprachgebrauchs abarbeitete (vgl. Katz 1969, 7-66), die dritte Zeichenfunktion
als unerlisslichen Bestandteil zeichenvermittelter Reprisentation eingefiihrt,* oder bes-

38 ,Manverrit nun kein Geheimnis, wenn man feststellt, dafd der Schwerpunkt des wissenschafts-
theoretischen Interesses in der Entwicklung der sprachanalytischen Philosophie sich sukzessiv
von der Syntaktik iiber die Semantik auf die Pragmatik verlagert hat. [...] Innerhalb der sprach-
analytischen Philosophie im weiteren Sinn, d. h. innerhalb des Logischen Empirismus, dringte



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

ser: wieder eingefithrt. Denn es handelte sich um eine Rezeption der Peirce’schen Zei-
chentheorie. Morris kniipfte allerdings an eine bereits transformierte Form der Theorie

von Peirce an. William James hatte, noch zu Lebzeiten von Peirce, dessen ,Pragmatis-
mus“ auf eine Weise formuliert und zur anerkannten Lehre gemacht, dass dieser sich

genotigt sah, von 1905 an seine Theorie in , Pragmatizismus“ umzubenennen, damit sie

nicht mit der mittlerweile gingig gewordenen Konzeption von Pragmatismus, der ganz

anders von ihm begriindet worden war, verwechselt wurde.”

Peirce hatte die pragmatizistische Version in einem Brief an James formuliert, als er

sich durch die Fehlinterpretation seiner Bewunderer zur Prizisierung seiner frithe-
ren Formulierungen genétigt sah, die, vordergriindig betrachtet, tatsichlich den sich

etablierenden Behaviorismus bestitigten. Dieser spatere Ansatz wird in seinem philo-
sophischen Gehalt erst in jiingerer Zeit insbesondere durch Apel deutlich gemacht. Die

zuriickliegende Ara des Ausbaus der Zeichentheorie blockierte durch die Bedeutung
syntaktischer und logischer Operationen in der entstehenden informationstheoreti-
schen Automatentechnik sowie durch die Dominanz des Reiz-Reaktions-Schemas von

Verhalten in der sozialtechnologischen Psychologie jene Differenzierungen, die Peir-
ce eingefiihrt hatte. Hinzu kam ,die Affinitit des >pragmatic turn< in der analytischen

Philosophie zu anderen, hochst aktuellen Ansitzen der Wissenschaftstheorie: so z. B.
zur >allgemeinen Systemtheorie« von Bertalanffy, zur Kybernetik, zur Entscheidungs- und
Spieltheorie, zur Praxeologie von Kotarbinsky und zu den Handlungs- und Verhaltens-
theorien der modernen Sozialwissenschaften“ (Apel 1970a, 107). Dieser >turn« basierte

auf der Art von Pragmatismus, die Peirce fiir ungeniigend erklart hatte und fiir die er
nicht verantwortlich sein wollte. So erlangte seine urspriingliche Theorie wenig Bedeu-
tung — mit Ausnahme der Relationslogik.

Mittlerweile ist jener Behaviorismus, den Peirce mit hervorrief, aber in seiner dann
vorherrschenden Form alsbald bekimpfte, fiir ernsthafte sozialwissenschaftliche

Theoriebildung empirisch fragwiirdig geworden;* dem Nutzen fiir die psychologische

Sozialtechnologie tat das allerdings keinen Abbruch.

Die James’sche Version wurde vor allem in der Soziologie und Sozialpsychologie
fruchtbar durch dessen Schiiler George Herbert Mead. Er ist der Begriinder des ,,symbo-
lischen Interaktionismus*, eines bis heute relevanten Verhaltensmodells kommunikati-
ver Interpretation, das in der soziologischen Theoriebindung vor allem auf den Funktio-
nalismus und speziell auf die Rollentheorie Einfluss erhalten hatte. Allerdings wird mit
Mead gerade ein viel weiterer Begriff von Behaviorismus verbunden, als mit jenem der

die Problematik des empirischen Sinnkriteriums (zunichst sog. Verifikationsprinzip) iiber die
Konstruktion der >Logischen Syntax< bzw. der >Logischen Semantik« der Wissenschaftssprache
hinaus: sie erwies sich als ein Problem der Konfirmation bzw. Falsifikation von Theorien durch
die empirischen Wissenschaftler, und das heifdt: als ein Problem der pragmatischen Anwen-
dung und Interpretation von Theorien bzw. Sprachsystemen* (Apel 1970a, 106).

39 Zu den komplizierten Beziehungen der beteiligten epistemologischen Schulen in der
,Griinderzeit“ des Pragmatismus und der Semiotik vgl. Apel 1967.

40 Fiir die Linguistik vgl. Chomsky 1970, 10-15 sowie 148 ff. die Diskussion der synthetischen
Funktion apriorischer, generativer Sprachfihigkeiten in Verbindung mit dem Begriff der
Abduktionvon Peirce sowie dem DesiderateinerdaraufaufbauendenTheorie des Spracherwerbs.
Insgesamt ist der Text als Kritik an der behavioristischen Verhaltenspsychologie zu lesen, die
der Nominalismuskritik von Peirce entspricht. Poppers Kritik vgl. oben. Zu ,,Abduktion® vgl.
unten Anm. 50.

95



96

EISEL

biologischen und psychologischen Reiz-Reaktions-Theorien. ,Die Idee einer nicht auf
wiederholbare, experimentelle Operationen, sondern auf Interaktion bezogenen Erwar-
tung moglicher Erfahrung (...) wurde erst von Royces und James’ Schiiler G. H. Mead in den
Pragmatismus eingefiihrt. (...) Von seinen Schiilern (...) wurde er als >Sozialbehaviorist«
verstanden, obwohl er wohl eher das Verhalten durch die Situation der intersubjektiven
Kommunikation verstindlich machte, als daf er die Situation in der Intersubjektivitit
auf objektiv beschreibbares Verhalten reduziert hitte“ (ebenda, 143 £.).

Was im angelsichsischen Schrifttum als Sozialbehaviorismus bezeichnet wird, ist somit
weiter gefasst als Verhaltensforschung in jenem Sinn, den das Wort als psychologische
Institution fiir Konditionierungsprogramme hat. Allerdings hat dieser Mead’sche Beha-
viorismus nicht auch gleich bei seiner Entstehung wesentlichen Einfluss auf die Diskus-
sion iiber den Pragmatismus und die Semiotik gewonnen.” Meads Schiiler Morris, der
die neuzeitliche Semiotik endgiiltig zur Geltung brachte, hat eher einen an James und
Dewey orientierten Begriff von , Behavior“ benutzt, der auch die Reduktion einleitete, die
Carnap fiir die Sprachphilosophie des Neopositivismus vollzog, als er die dritte Zeichen-
funktionen in sein Programm einbezog: Das Problem der logischen und semantischen
Sprachbereinigung wurde erweitert und als Problem der empirisch-deskriptiven Sprach-
analyse formuliert.” Zeichenpragmatik wurde zur ,empirischen Disziplin“ erklart (Apel
1959, 170). Zwar war fiir Morris die Pragmatik ein Teil der Semiotik gewesen; doch wurde
im Pragmatismus seit James und im rasch an Boden gewinnenden Behaviorismus in der

41 ,Was Mead als den >sozialen Behaviorismus«< seines theoretischen Ansatzes bezeichnet hat,
entspricht weitgehend dem, was in Europa sich als >philosophische Anthropologie“ entwickelt hat.
Freilich hat Mead auf die amerikanische Soziologie und Sozialpsychologie einen weit gréfieren
Einflufl gewonnen als die philosophische Anthropologie auf die Sozialwissenschaften in Deutsch-
land. Der sogenannte >symbolic interactionismy, der bis in die >strukturellfunktionalen< Theorien
von Parsons hinein die Entwicklung der Soziologie in Amerika bis heute angeregt hat, geht im we-
sentlichen aufdie Arbeitenvon Mead zuriick. Aufdie Ahnlichkeiten zwischen den Untersuchungen
von Mead und dem phinomenologischen Denken in der Nachfolge Husserls hat Maurice Natanson
hingewiesen in ‘The Social Dynamics of George Herbert Mead’, Washington, 1956. Siehe dazu auch:
Paul E. Pfuetze, The Social Self, New York, 1954. Der weitliufige und schwer itberschaubare Ein-
flufy Meads auf die amerikanische Soziologie ist neuerdings einer erneuten, unmittelbaren An-
kniipfung an sein Werk von seiten einiger Soziologen gewichen, die den >symbolic interactionism«
mit phinomenologischen und existenzphilosophischen Ansitzen zu verbinden suchen. Vgl. dazu
den Bericht iiber die 60. Jahrestagung der American Sociological Association im September 1966
von Fritz Sack: Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Jahrgang 18, 1966, H. 1, S.
201 ff., vor allem S. 205 ff. Ein Ergebnis dieser von manchen als >Ethnomethodologie« (oder sWest
Coast Approachq bezeichneten Verbindung von >symbolic interactionism¢« und Phinomenologie
ist die wichtige Arbeit von Peter L. Berger und Thomas Luckmann, The Social Construction of Rea-
lity; A Treatise in a Sociology of Knowledge, New York 1966 (Dreitzel 1968, 120).

4

[

In jiingerer Zeit gab es dann Ansitze, die den symbolischen Interaktionismus als Soziologie
und Anthropologie mit der restlichen Soziologie und Psychologie einerseits (vor allem in der
Sozialisationsforschung) und der formalen Linguistik (Noam Chomskys) und der ,speech-act“
Theorie verbanden. Vgl. Habermas 1971, 101-142. Vgl. auch den dort folgenden Aufsatz.

Zu Carnaps permanentem Riickzug von formalistischen Positionen auf eine differenziertere
Neuauflage derselben vgl. Katz 1969. Zu den Zusammenhingen dieser sprachphilosophischen
Bemithungen mit der mathematischen Grundlagenkrise vgl. Apel 1970a, 106 ff.; vgl. auch Apel

4

w

1967, 19-27 sowie allgemein Fraenkel 1966.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Psychologie ein Begriff von Verhalten mafgebend, der als adaptives Reaktionsverhalten
letztlich dieser Semiotik eine spezifische Richtung verlieh. Denn Motive sowie Intentio-
nen wurden eliminiert aus der Handlungstheorie; Bedeutungen wurden als praktisch er-
zeugte Verhaltenskonditionierungen aufgefasst. Der Sinn von Begriffen konnte aufgelést
werden in beschreibende Beobachtungsdaten iiber Verhalten. Die Geltung von Sitzen
war wie in der Physik entscheidbar durch Beobachtung von kausalen Beziehungen in Er-
eignissen. Die pragmatische Zeichenfunktion mutierte einerseits zu einer empirischen
Disziplin der neopositivistischen Sprachwissenschaft und bestirkte andererseits die be-
havioristische Psychologie in der Tradition von Watson, Pawlow, Skinner usw.

Pragmatizismus: objektiver Realitatsgehalt des Konjunktivs und iberzeugendes Verhalten

Die frithen Formulierungen der ,pragmatischen Maxime“ durch Peirce hatten der kon-
ventionell-verifikationistischen Deutung des Erkenntnisprozesses Vorschub geleistet,
obwohl er bereits damals deutlich versucht hatte, dem Pragmatismus seine spitere
Wendung zu geben.* Der behavioristische Verzicht auf die Vorstellung jeglicher Intro-
spektion stand also durchaus in Verbindung mit der durch Peirce angestofienen Ent-
wicklung des Pragmatismus. Formulierungen aus dem Jahr 1878 lauten: ,Das Wesen
der Uberzeugung ist die Einrichtung einer Verhaltensweise, und verschiedene Uber-
zeugungen unterscheiden sich durch die verschiedene Art der Handlungen, die sie her-
vorbringen. Wenn Uberzeugungen sich in dieser Hinsicht nicht unterscheiden, wenn
sie denselben Zweifel zur Ruhe bringen, indem sie dieselbe Regel des Handelns erzeu-
gen, dann kénnen keine blof3en Unterschiede in der Art des Bewuf3tseins von ihnen, sie
zu verschiedenen Uberzeugungen machen“ (Peirce 1967, 335). Das heifit, die sicherste
Gewihr fiir die Bedeutung eines Begriffs oder einer Aussage ist die Verhaltensweise, die
sie hervorruft. Identische Verhaltensweisen in vielen unterschiedlichen Situationen de-
signieren die Allgemeingiiltigkeit der zugrundeliegenden Uberzeugung. So gilt umge-
kehrt: Die Beobachtung von Verhaltensweisen bietet das sicherste Wahrheitskriterium
fiir Hypothesen iiber die Geltung von Uberzeugungen. Peirce konstruiert ein geeigne-
tes Beispiel, um zu ,fragen, was wir meinen, wenn wir ein Ding hart nennen. Offen-
sichtlich dies: dafd es von vielen anderen Substanzen nicht geritzt werden wird“ (ebenda,
339). ,Um die Bedeutung eines Gedankens zu entwickeln, haben wir daher einfach nur
zu bestimmen, welche Verhaltensweisen er erzeugt, denn was ein Gegenstand bedeutet,
besteht einfach in den Verhaltensweisen, die er involviert“ (ebenda, 337).

Aber Peirce bemitht sich, wie angedeutet, schon hier, einer operationalistischen und
nominalistischen Reduktion seiner Gedanken vorzubeugen. Er fihrt fort: ,Nun hingt
die Identitit einer Verhaltensweise davon ab, wie sie uns zum Handeln anleiten kénn-
te, nicht blof$ unter solchen Umstinden, wie sie wahrscheinlich entstehen werden,
sondern unter solchen, wie sie méglicherweise entstehen kénnten, wenn sie auch noch
so unwahrscheinlich sein mégen* (ebenda). Poppers Kriterium, dass ernsthafte Tests
auf unwahrscheinliche Fille ausgerichtet sein sollten, das heift moéglichst viele Fil-
le ausschliefRen sollten, ist hier bereits angelegt. ,Verhalten wird nicht der iberprii-
fenden Beobachtung und Messung, sondern einem kritischen ,Gedankenexperiment*
(Apel 1967, 142) iiberantwortet. Die Operation, die durchgefithrt wird, bildet einen
hypothetischen Begriff durch vorgestelltes Verhalten: ,Es scheint also, da die Regel,
(die anzuwenden ist; Prizisierung von Apel) um (...) Klarheit einer Auffassung zu er-

44 Vgl. Peirce 1967, 326-341 und Apel, 1967.

97



98

EISEL

reichen, wie folgt lautet: Uberlege, welche Wirkungen, die denkbarerweise praktische
Relevanz haben kénnten, wir dem Gegenstand unseres Begriffs in unserer Vorstellung
zuschreiben. Dann ist unser Begriff dieser Wirkungen das Ganze unseres Begriffes des
Gegenstandes“ (Peirce 1967, 338 £.).

,Real“ nennt sich das in der Vorstellung mégliche Verhalten; und so ist der durch Be-
obachtung und induktive Schlussfolgerung erzeugte Begriff von einer Realitit immer
nur dann tberzeugend, wenn er als ein Anlass und Ausblick auf weitere Einfille ge-
fasst und begriffen wird. Das firbt auf die Idee der Realitit ab: Sie ist mehr als eine
Ansammlung von Tatsachen, die unvoreingenommen eingesammelt und anspruchslos
induktiv verkniipft werden. Das rationalistische Paradigma von Peirce wird deutlich.
Der Gegenposition zum Nominalismus kann nur geniigt werden, wenn die gesetzmi-
Rige Verbindung dieser Tatsachen so begriffen wird, dass ihre induktive Absicherung
nicht nur auf einen gegenwirtigen Zustand bezogen gilt, sondern nur als jetzt giiltig
angesehen werden kann, weil sie durch die Forschergemeinde und deren Verhalten
automatisch so definiert ist, dass ihr — und damit dem, was Realitit potenzielle Ob-
jektivitat verleiht — der Status von Hypothesen zukommt. Dieser Status betrifft also
nicht primir einen Mangel an Gewissheit, sondern vor allem einen Verweis auf den
heuristischen Aspekt von Wahrheit und Objektivitit, wenn bedacht wird, dass beides
in seiner momentanen Giiltigkeit immer auch einen Ausblick darauf enthilt, dass eine
bestitigte Uberzeugung auch in Zukunft der Realitit geniige tite.

Der Verweis auf den grundlegenden Vorbehalt gegeniiber dem Nominalismus steht
nicht im Widerspruch zu dem Grundanliegen, die Wahrheitsfrage derart zu stellen,
dass aufgrund praktischer Manipulationen zu entscheiden ist, was eine giiltige Uber-
zeugung ist. Aber der Konjunktiv war im Pragmatismus der Zeichentheorie von Mor-
ris gegeniiber den entsprechenden ,wird“-Formulierungen vernachlissigt worden. So
schreibt Peirce 1905 zum Beispiel: ,Denn wenn der Leser die urspriingliche Maxime
des Pragmatizismus zu Anfang dieses Artikels heranzieht, wird er einsehen, daf} die
(entscheidende; Prizisierung Apel) Frage nicht die ist, was tatsdchlich geschah, sondern,
ob es gut gewesen wire, sich nach einem Verhaltensmuster zu richten, dessen erfolg-
reiches Ergebnis davon abhingig ist, ob jener Diamant einem Versuch, ihn zu ritzen
widerstehen wiirde, oder ob alle anderen logischen Mittel, um zu bestimmen, wie er
klassifiziert werden sollte, zu der Konklusion fithren wiirden, die — um genau die Worte
jenes Artikels zu zitieren — in der Uberzeugung bestehen wiirde, ‘die alleine das Er-
gebnis der Forschung, die weit genug betrieben wurde, sein kann’. Der Pragmatizismus
148t den letztlichen, intellektuellen Bedeutungsgehalt einer jeden beliebigen Sache in
gedachten konditionalen EntschlieRungen oder ihrer Substanz bestehen* (Peirce 1970,
430).

Objektivitit ist ein Zustand von moglicher Wirklichkeit. Der ereignet sich kognitiv in
einem Schluss auf einen neuen Fall. Das verweist auf ein Defizit bei der induktiven Tat-
sachenbestitigung: Eine Uberzeugung gilt bei der Verifikation ohne Riicksicht darauf
als gefestigt, dass deren Objektivitit auch von zukiinftigen Tests abhingt. Ein induktiv
bestitigter Satz ist fiir Peirce aber nur giiltig und bezeichnet eine Realitit nur dann,
wenn er im Bewusstsein gedacht und gesagt wird, dass zwingend als Méglichkeit er-
wogen wird, alle nur denkbar méglichen Induktionen wiirden erfasst, wiirden sie er-
folgen. Andernfalls wiirde aus einer einzelnen Uberzeugung auf einen Allsatz geschlos-
sen. Aus dem konjunktivischen Vorbehalt folgt, dass alle Uberzeugung hypothetisch
ist, und es folgt der Falsifikationismus als Prinzip. Angesichts dieses Prinzips, kann



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

man einen solchen Satz getrost formulieren in der Gewissheit, dass seine Universalitat
dem hypothetisch zu begreifenden Charakter des Realen geschuldet ist, die aber jeder-
zeit durch die Forschergemeinde annulliert werden kann.

Aus alle dem folgt durchaus nicht, dass man aus der Vorliufigkeit aller induktiv ge-
wonnen Regeln die Unméglichkeit objektiver Erkenntnis folgern muss wie im Nomi-
nalismus, wo ja ebenfalls bestitigte Uberzeugungen fiir Hypothesen gehalten werden.
Entsprechend formuliert Peirce 1909: , Der endgiiltige Interpretant besteht nicht in der
Art und Weise, in der irgendein Verstand handelt, sondern in der Art und Weise, in
der jeder Verstand handeln wiirde. D. h., er besteht in einer Wahrheit, die in einem
konditionalen Satz folgenden Typs ausgedriickt werden kénnte: sWenn das und das
irgendeinem Verstand zustofden sollte, wiirde dieses Zeichen jenen Verstand zu dem
und dem Verhalten bestimmen.<(...) Kein Ereignis, das irgendeinem Verstand zustof3t,
keine Handlung irgendeines Verstandes kann die Wahrheit jenes konditionalen Sat-
zes konstituieren“ (ebenda, 526 f.). Damit ist die Beobachtung oder Verursachung von
Objektverhalten und Reiz-Reaktionen als induktivistisches Wahrheitskriterium eben-
so ausgeschlossen wie eine psychologische Auffassung von Erkenntnistheorie. Die
wiederholte Bestitigung einer Regel durch einzelne Verhaltensweisen enthilt keine
Perspektive auf die Moglichkeit, dass diese gleichartigen Einzelfille einen Erkennt-
nisgewinn abwerfen. Erst die hypothetische Implikation jedes Verifikationsversuchs
Lerweitert” (Peirce 1970, 253) die Induktionen fiir Neues, eine Implikation, die der Ver-
such selbst nicht realisiert. Das antizipative Moment einer Uberzeugung charakte-
risiert Peirce eigentiimlich mit dem mutigen Blick auf die Zukunft, nimlich darauf,
dass der Uberzeugte sich der Verantwortung stellen muss, auf seine Uberzeugung als
eine Perspektive des Denkens und Verhaltens angesprochen zu werden. ,Einen Satz
behaupten heifdt jedoch die Verantwortung fiir ihn iibernehmen. Folglich ist die ein-
zige Bedeutung, die eine Behauptung iiber ein vergangenes Ereignis haben kann, die,
da dieses Ereignis, wenn in der Zukunft die Wahrheit ermittelt wird, als genau dieses
ermittelt werden wird. Hierzu scheint es keinerlei verniinftige Alternative zu geben“
(ebenda, 292 f.).

Deshalb verweist die konjunktivische Formulierung der pragmatistischen Maxime auf
einen an der Zukunft orientierten generalisierten Verstand, der dem epistemologi-
schen Status des Transzendentalsubjekts von Kant entspricht, aber auf der Subjekt-
seite an operative Verhaltenspraxis als konstitutiven Beurteilungsmafistab gebun-
den wird. Peirce macht diese ,transzendentale“ Praxis in der durch Zeichengebrauch
schlussfolgernden Forschergemeinde fest, die in den Experimenten die Zeichenfunk-
tionen in deduktiven, induktiven und hypothetischen Schliissen das Verhalten von
Objekten zur Geltung kommen lisst. Insofern vermittelt der Zeichengebrauch durch die
Funktionseigenschaften von Zeichen iiberhaupt die Gedankenwelt mit der Objektwelt. Die kon-
junktivische Erweiterung derjenigen Funktion, die durch die induktive Schlussfolge-
rung von Einzelbeobachtungen im Sinne einer Verhaltenspraxis auf eine allgemeine
Regel gegeben ist, erzeugt die entscheidende Neuerung im Verhiltnis zu einerseits
der ublichen Definition der Hypothesenbildung als einer neugierigen Spekulation in
der Welt der Ideen und andererseits — davon unabhingig — der Zuordnung von ex-
perimentalpraktischen Handlungen zu Induktionsschliissen. Hypothesen erweitern
dann die logische Form von Induktionen so, dass Induktionen auf operative Weise
neue Erkenntnisse einleiten — etwas, was induktive Schliisse eigentlich nicht leisten;
sie gehoren dem Context of Justification an, nicht dem Context of Discovery. Mit der

99



100

EISEL

Wendung, dass ein iiberpriifendes Verhalten darauthin vorgestellt wird, dass nicht ausge-
schlossen ist, dass es alle irgendwie denkbaren Folgen hervorrufen kinnte, verbindet
Peirce die logischen Eigenschaften des induktiven Schlusses mit den heuristischen des
hypothetischen Schlusses.* Der Wahrheitsgehalt von Gesetzen liegt in der beliebigen
Moglichkeit ihrer Anwendungsfille. Diese umfassende Zukunft existiert nicht im Mo-
ment seiner induktiven Bestitigung, sondern in den langfristigen Verhaltensgewohn-
heiten der Forschergemeinde. Deshalb umfasst ,Realitit“ mehr als das, was hier und
jetzt als allgemeingiiltig bestitigt ist. Es gehort auch dazu, was allgemeingiiltig werden
konnte, denn es existiert ja bereits, wenn es auch noch nicht erkannt wurde.

Nominalismuskritik am transzendentalphilosophischen Erbe: die zeichentheoretische Ldsung

Peirce entwickelt die Begriindung fiir seine Theorie des Pragmatizismus aus der um-
fanglichen Rezeption der abendlindischen Kontroverse zwischen Nominalismus und
Universalienrealismus, die in dieser Ausfithrlichkeit urspriinglich aus der theologi-
schen scholastischen Diskussion iiber einen angemessenen Gottesbegriff und in Ver-
bindung damit aus der Diskussion tiber die Vermégen der Vernunft zur Erkenntnis
héherer Wahrheit hervorging; als héhere Wahrheit wurde die Offenbarung des Got-
teswortes begriffen. ,Man wiirde Richtiges treffen, wenn man Peirces Begriindung
der amerikanischen Philosophie als eine Synthese von englischer und deutscher Philo-
sophie oder — enger gefafdt — von Kant und Hume - charakterisieren wiitrde; als eine
neue Vermittlung zwischen Rationalismus und Empirismus, die noch einmal - wie
zuvor schon Kant — zwischen den beiden Positionen eine neue begriindet (...). Aber
diese Charakteristik wird der weitausholenden Auseinandersetzung gerade des vor-
pragmatistischen Peirce mit der Philosophiegeschichte noch nicht gerecht. Peirce
bewegt sich hier nicht etwa zwischen Hume und Kant, sondern er stellt wesentliche
Voraussetzungen sowohl Humes wie Kants, Voraussetzungen der gesamten neuzeit-
lichen Philosophie, in Frage, indem er sich dabei — inspiriert durch seine Kenntnis der
Logikgeschichte — am aristotelischen Mittelalter orientiert, gleichzeitig aber gewisse
Grundvoraussetzungen der neuzeitlichen Erkenntniskritik festhalt“ (Apel 1967, 45).

Er geht vom Faktum des wissenschaftlichen Fortschritts aus, der aus einer Akkumula-
tion von vorliufig bestitigten Erkenntnissen besteht. Seine Frage richtet sich, vorerst
dhnlich wie bei Kant, auf die Bedingungen der Moglichkeit der Objektivitit von Er-
kenntnis. Kants Erkenntniskritik konnte allerdings nicht ohne das ,Ding-an-sich“ aus-
kommen, weil die Erkenntnis konstituierenden , Kategorien“, ,Formen der Anschau-
ung“und ,Schemata“individuell verwirklichte, universelle Vermégen von Subjektivitit
- des ,Transzendentalsubjekts“ — darstellen. Diese Organisation von Bewusstsein
belisst auf der Seite der gegenstindlichen Welt das Ding-an-sich, dessen erkanntes
Wesen der verallgemeinerte Ausdruck der fundamentalen Eigenstindigkeit aller Ob-
jekte wire, immer im Verborgenen. Das Subjekt hat aufgrund des geistigen Charakters
seiner Vermogen zur Verallgemeinerung keinen Zugang zum Wesen dessen, was es
nicht ist: zur Dingwelt. Dennoch ist es der objektiven Erkenntnis fihig aufgrund jener
Strukturierung der Vernunft, die ,konstitutiv‘ den Ereignissen der Objektwelt Gesetz-

45 Das verweist darauf, dass Peirce in seinen spiteren Schriften zwischen Abduktion und
,qualitativer Induktion® unterscheidet und vielfach anmerkt, dass er das frither vermischt hat.
Fiir unseren Zusammenhang ist die genaue systematische Differenzierung bedeutungslos. Vgl.
auch die Anm. 3 in Apel 1967, 225.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

mifligkeiten abgewinnt und damit gewissermafen dann doch der Seite der Dinge fiir
die Erkenntnis der Wahrheit iiber sie mehr zugesteht, als die strikten ,apriori-Philo-
sophen“ (Peirce 1967, 323) — so zum Beispiel Descartes und Leibniz. Deren Metaphy-
sik hatte Kant mit deren empiristischen Gegnern zu verséhnen versucht und dabei die
transzendenten apriorischen Instanzen der Objektivitit in jenem Transzendentalsub-
jekt verortet. Den Metaphysikern zollt Peirce zwar Anerkennung, aber er wirft ihnen
— genauso wie Kant — vor, Universalitit der Erkenntnis ginzlich ohne den Einfluss der
Funktionsweise aller realen Objekte auf die Objektivitit des Erkenntnisvorgangs zu be-
griinden. Andererseits geht ihm in diesem Punkt Kants Zugestindnis an die Objekte
nicht weit genug.

Descartes’ Ausgangspunkt der Philosophie beim grundlegenden Zweifel, den Peirce fiir
unproduktiv hilt, ,wurde von Leibniz ein wenig weiter entwickelt. Dieser grofie und
einzigartige Geist war ebenso bedeutend in dem, was er nicht sah, wie in dem, was er
sah“ (ebenda, 328). Was sein Versiumnis angeht ,verstand er nicht, daf die Maschi-
nerie des Geistes Wissen nur umformen, es jedoch niemals erzeugen kann, wenn sie
nicht mit Fakten aus der Beobachtung gefiittert wird“ (ebenda).*e Ohne den Beitrag der
Objektwelt wire Wissen nur Wissen vom sich wissenden Bewusstsein — der cartesische
Ausgangspunkt, den Peirce kritisiert: ,Das Selbstbewufitsein sollte uns mit unseren
fundamentalen Wahrheiten versorgen und entscheiden, was der Vernunft genehm
ist. (...) Daf$ ein Unterschied bestehen kénnte zwischen einer Idee, die klar scheint, und
einer solchen, die es wirklich ist, fiel ihm niemals ein“ (ebenda, 327 £.). Das fithrt dazu,
dass ,er der Introspektion vertraute, sogar hinsichtlich der Erkenntnis der Auflenwelt*
(ebenda, 328). Da das Wissen iiber die Auflenwelt so nicht erklirbar ist, aber dennoch
existiert, kann es nicht ohne deren Einfluss auf den Erkenntnisprozess entstanden sein.
Die Welt wire zweigeteilt, wie Descartes es postuliert und Erkenntnis ein Evidenzen
der Objekterfahrung intuitiv aufklirendes Vermogen der Vernunft, Zweifel zu beseiti-
gen. Im Zeitalter moderner Erfahrungswissenschaft ist das nicht mehr akzeptabel.

Auf der Gegenseite aber kritisiert Peirce Kant trotz dessen Bemithungen, der empiri-
schen Erfahrung gerecht zu werden, das heifdt den Nominalismus mit dem Universa-
lienrealismus auf transzendentalphilosophische Weise zu verbinden. ,Im Laufe jener
Jahre schmolz mein Kantianismus auf kleinere Dimensionen zusammen* (Peirce 1967,
2.88).

Peirce befindet sich somit in der paradoxen Situation, durch seine Kant-Kritik mit dem
Argument, dieser vernachlissige den Beitrag der Objektwelt zur Allgemeingiltigkeit

46 Erdiskutiert ausfithrlich Descartes Apriorismus und bestreitet in der Folge die These, ,seit Kant
sei dieses Laster kuriert (Peirce 1967, 323). Er formuliert im Anschluss unter Bezug auf Kants
unbestreitbare Erkenntnis, dass ,die Ansicht, daf etwas allgemein wahr ist, offensichtlich wei-
ter (geht), als die Erfahrung garantieren kann“ (ebenda; Zitat gram. verindert), den Einwand,
dass das die richtige Fragestellung verfehle. Er gesteht zu: ,Geometrische Sitze werden fiir all-
gemein wahr gehalten. Also sind sie nicht durch Erfahrung gegeben. Folglich miissen sie einer
inneren Notwendigkeit der menschlichen Natur entspringen® (ebenda). Eine Losung ergibt sich
dennoch nicht; vielmehr muss das Problem des Beitrag der empirischen Wahrnehmung fiir die
Moglichkeit von Objektivitit so gefasst werden: ,»>Absolut allgemeine Sitze miissen analytisch
sein«. Denn allem, was absolut allgemein ist, fehlt jeder Inhalt, jede Bestimmung, da alle Be-
stimmung durch Negation geschieht. Das Problem ist daher nicht, wie allgemeine Sitze syn-
thetisch sein kénnen, sondern wie allgemeine Sitze, die synthetisch zu sein scheinen, durch das
Denken allein aus dem vollig Unbestimmten entwickelt werden konnen* (ebenda, 183).

101



102

EISEL

von Urteilen, das heifit fiir das Erkennen die Zuganglichkeit zum Ding-an-sich, dem
Nominalismus entgegenkommen zu miissen, obwohl er ihn ablehnt. Um dem Dilem-
ma der Inkommensurabilitit des Wesens von Subjektivitit und Objekten zu entgehen,
formuliert Peirce eine ganz andere Problemlage. Der Beitrag der Objekte zur Bildung
von Uberzeugungen lisst sich aus den Eigenschaften von Zeichen und der Funktions-
weise des fiir alle Erkenntnis unvermeidbaren Zeichengebrauchs erkliren. Zeichen ge-
horen keiner der beiden Welten und zugleich beiden an. Auf diese Weise kann er seine
Nihe zu den Empiristen, deren Nominalismus er eigentlich bekimpft,” auf der Seite
seines Verhaltnisses zu Kant korrigieren. Denn auch er sucht jene Zwischenstellung mit
Schwerpunkt auf einer der beiden Seiten: der universalienrealistischen. Seine Kritik am
Nominalismus verbindet ihn mit dem Versuch von Kant, nicht nur dem Nominalismus
zu begegnen, sondern auch den metaphysischen Apriorismus zu itberwinden, das heif3t,
den Universalienrealismus anders zu begreifen als im metaphysischen Rationalismus.
Eine allgemeine, jedoch empirisch in Subjekten reprisentierte Instanz soll die Gewahr
fiir die objektive Geltung von Urteilen an Stelle einer transzendenten Instanz itber-
nehmen. Aber das dafiir von Kant vorgesehene Transzendentalsubjekt l6st fiir Peirce
das Problem nicht. Jene Nihe zum nominalistischen Gegner, in der Peirce iiber Kants
Losung hinausgeht, besteht darin, dass er die Moglichkeit und Bedeutung der unmit-
telbaren Einflussnahme von Gegenstinden durch Sinnesdaten auf das Bewusstsein in
Rechnung stellt. ,Er akzeptiert das Modell der Kausal-Affektion der Sinne durch die
Dinge der Aulenwelt und die Vorstellung, dafd wir aufgrund der >natiirlichen Zeichenc
(der >Eindriicke« im Bewuftsein) auf die Existenz und Beschaffenheit der Dinge in der
Auflenwelt schlieflen“ (Apel 1967, 47). Verbindet man dieses Zugestindnis mit der These,
dass die Aktivititen in der Wissenschaft, die zu einer ,Uberzeugung* fithren, Verhal-
tensgewohnheiten sind, so ergibt sich vordergriindig eine Konvergenz mit der im wei-
teren Sinne ebenfalls , pragmatischen“ Induktionstheorie des Empirismus. Demzufol-
ge werden beobachtete Sinnesdaten vorurteilsfrei gesammelt und durch den Verstand
zu RegelmifRigkeiten des Verhaltens der Dinge verbunden. Die Regeln sind niitzliche
Verallgemeinerungen — wenn auch nicht mehr als dies. Auch in diesem Fall wird unter
Hinweis auf nittzlich habitualisierte Verhaltenspraxis jeglicher Apriorismus ausge-

47 ,Der Nominalist muf zugeben, daf} >Mensch« wirklich auf etwas angewendet werden kann, aber
eristdavon iiberzeugt, dafl dahinter noch ein Ding-an-sich steckt, eine unerkennbare Realitit. [...]
Moderne Nominalisten (Peirce entwickelt den Gedankengang im Abgleich mit der scholastischen
Diskussion zwischen Duns Scotus und William von Ockham; Prizisierung U E.) sind hochst ober-
flichliche Menschen, die nicht wissen, (...) daf? eine Realitit, von der es keine Zeichenreprisenta-
tion gibt, eine Realitit ist, die keine Relation und keine Qualitit hat. Das gewichtige Argument fiir
den Nominalismus besteht darin, dal es keinen Menschen gibt, wenn es nicht einen einzelnen
Menschen gibt“ (Peirce 1969, 221). Aber ,obwohl es keinen Menschen gibt, von dem man alle wei-
teren Bestimmungen (seiner besonderen Individualitit; Prizisierung U. E) leugnen kann, gibt es
doch einen Menschen insofern, als man von allen weiteren Bestimmungen abstrahiert hat. Es ist
ein realer Unterschied zwischen einem Menschen ohne Riicksicht auf seine anderen Bestimmun-
gen und einem Menschen mit dieser oder jener besonderen Reihe von Bestimmungen® (ebenda).
Daraus, dass real nur besondere Einzelexemplare beobachtbar sind und jemals sein werden, folgt
nicht, dass es kein itbergreifend real verwirklichtes Wesen von Menschlichkeit in allen einzelnen
Menschen unter Abstraktion von allen individuellen Bestimmungen gibt, auf das man rekurrieren
kann und das durch alle einzelnen Menschen vorgefithrt wird. Gerade ,Unmenschen® verweisen
paradox auf diese universelle Bestimmung jenseits einzelner Auspragungen.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

schlossen, wie er stattdessen die Metaphysik des Universalienrealismus kennzeichnet.
Damit ist fiir die Karriere psychologischer Verhaltenstheorien im Allgemeinen sowie
insbesondere auch als Ersatz fiir Erkenntnistheorie Tiir und Tor gedffnet.

Aber fiir Peirce gilt es demgegeniiber in gewissem Sinne doch an Kant festzuhalten,
wenn er trotz einer vergleichbaren Stofdrichtung gegeniiber dem Apriorismus den
Nominalismus widerlegen will. Er hat daher zweierlei Probleme zu l8sen: Er muss
die Unmittelbarkeit der Verbindung zwischen Aufienwelt und Intellekt ganz anders
interpretieren als die Empiristen, so dass eine universalienrealistische Position mog-
lich bleibt; und er muss einen anderen Begriff von Verhaltensgewohnheit entwickeln
als sie. Denn ,er identifiziert nicht die Affektion der Sinne in den >Eindriickenc mit
der Erkenntnis (die in diesem Fall primir >introspektivs, >intuitivc und ohne Bindung
an Zeichengebrauch gedacht werden miifite*), sondern er identifiziert die Erkenntnis
mit dem hypothetischen Schluf? auf die Dinge der Auflenwelt, der aufgrund von rein
physikalisch-physiologisch erforschbaren Bedingungen (der Nervenreizungen in der
faktischen Begegnung mit den brute factsq) und aufgrund der Zeichenqualitit psychi-
scher Daten, die auch nicht selbst schon die Erkenntnis sind (der sogenannten >fee-
lings¢, in denen die Resultate der Nervenreizung rein qualitativ - in der Weise emotio-
naler Gestimmtheit — gegeben sind), erfolgt“ (ebenda, 47 f.). , Erkenntnis* ist offenbar
etwas Anderes, als das, was sich, wie im Empirismus vorgestellt, induktiv von den ins
Bewusstsein eindringenden Daten her physiologisch und psychologisch als Eindruck
sensualistisch selbst aufbaut.”

Peirce muss daher die Funktion des Transzendentalsubjekts fiir die Objektivitit der Er-
kenntnis so substituieren, dass die Konsequenz der Anerkennung eines unerkennbaren
Dings-an-sich vermieden wird. Damit rettet er gegeniiber dem Nominalismus den Uni-
versalienrealismus anders als Kant. Er verlagert die apriorischen Garantien dieses Uni-
versalsubjekts fiir die allgemeine Geltung von Urteilen in zwei Instanzen: ersten in jenen
hypothetischen Schluss und zweitens in etwas, das sowohl keinerlei metaphysischen Cha-
rakter, sondern recht praktischen Verhaltenscharakter hat, als auch — dhnlich dem hypo-
thetischen Schluss — eine Wendung auf die unbegrenzte Moglichkeit neuer Bestitigun-
gen, gewissermaflen einen systematischen Vorgriff, enthilt. Das ist die langfristige Arbeit
der Forschergemeinde. Mit dieser Wendung geht auch der Fallibilismus einher. Denn
wenn Erfahrung schon immer schlussfolgerndes Denken enthilt, und wenn die Induk-
tion nichts wert ist, falls die gewonnene Uberzeugung nicht zugleich auf die Ungewiss-
heit bezogen wird, was weitere Tests wohl an neuer Realitit erschliefRen wiirden, dann
ist das Verfahren der Vergewisserung der Wahrheit auf die Widerlegung in der Zukunft
ausgerichtet, auch wenn das nicht — wie bei Popper — das Ziel der einzelnen Tests ist. Die
Existenz der Forschergemeinde garantiert diese Verfahren durch die Kontinuitit des Zu-
sammenhangs zwischen Bestitigung und neuen Fallanwendungen einer Uberzeugung.

48 Dasistein Kriterium, das eigentlich ebenfalls eine Tradition im Empirismus hat und Peirce mit
ihm verbindet (vgl. Apel 1967, 46).

49 Selbst das scheinbar unmittelbarst Wahrgenommene ist nicht unmittelbar: ,(D)ie einfachste Far-
be ist fast so kompliziert wie ein Musikstiick. Farbe (d. h. eine Farbwahrnehmung; Prizisierung
Apel) hingtvon den Relationen zwischen den verschiedenen Teilen des Eindrucks ab; daher sind die
Differenzen zwischen Farben die Differenzen zwischen Harmonien; und um diese Differenz zu
erkennen, miissen wir die elementaren Eindriicke haben, deren Relation die Harmonie zustand-
ebringt. Daher ist Farbe nicht ein Eindruck, sondern ein Schlu“ (Peirce in Apel 1967, 86).

103



104

EISEL

Wenn die Voraussetzung gilt, dass durch den Zeichengebrauch objektive Erkenntnis
moglich gemacht wird und der hypothetische Zeichengebrauch Realitit als zukiinftig
verwirklichbare konstituiert, dann ist auch die Vorstellung von Erkenntnisfortschritt
sinnvoll. Wenn feste Uberzeugungen darauf ausgerichtet sind, dass sie abgeldst wer-
den kénnen, dann sollten sie es auch, damit dem Sinn der Forschergemeinde Geniige
getan ist. Gleichzeitig ergibt sich die Notwendigkeit der systematischen methodischen
Kontrolle aller bestitigten Vermutungen, denn es ist ja ein Wagnis, aus der eigen-
michtigen Voraussetzung der Erkennbarkeit von Gesetzmifligkeiten der Welt zu
folgern, dass eine einzelne Uberzeugung auch tatsichlich im Sinne jener Definition
von Realismus objektiv zutrifft. Die Idee der Kumulation von wahren Erkenntnissen
ist daher eng verbunden mit der These des prinzipiell falliblen Charakters des schon
Erkannten. Auch die nominalistische Position setzt zwar voraus, dass aufgefundene
Regeln revidierbar sein miissen und jederzeit revidiert werden, wenn einige Beobach-
tungen immer wieder die Regel nicht bestitigen. Aber unter der Voraussetzung, dass
Gesetzmifligkeiten aus induktiven Schliissen aufgrund vorurteilsloser Datenerhe-
bungen hervorgehen, wird erneut nach Bestitigungen einer in der Folge umformu-
lierten Regel gesucht. Das kritische Motiv der Unternehmung , Wissenschaft“ ist die
Vermeidung von die Beobachtungen stérenden gedanklichen Vorleistungen, so dass
das falsifikationistische Anliegen einer widerlegbaren Form von unwahrscheinlichen
Hypothesen als kritisches Motiv, auch langfristig objektive Geltung zu garantieren, gar
nicht auftauchen kann.

Fiir den Realismus gilt das Gegenteil. Und Peirces Kritik am Nominalismus durch die
pragmatische Maxime, so wie er sie im Pragmatizismus gegen seine Epigonen ver-
teidigt, bereitet automatisch den Falsifikationismus vor. ,Eine abduktive Vermutung
jedoch ist etwas, dessen Wahrheit in Frage gestellt oder sogar geleugnet werden kann*
(Peirce 1970, 369). Die pragmatische Zeichenfunktion, verstanden als die des hypothe-
tischen Schlusses auf den Fall in einem Gedankenexperiment (Abduktion)®, verankert
jenes Wagnis in einer Einheit von objektiver Geltung mit Fortschritt. Gerade wenn
nicht nur alles bereits Erkannte sondern auch alles ,in the long run“ noch als Erkennt-
nis zu Realisierende als objektive Wirklichkeit gilt, ist die Méglichkeit der Kumulation
der Erkenntnisse sowie der ,transzendentale“ Sinn der pragmatischen Zeichenfunk-
tionen gefahrlos gewahrt. Denn dann greift das Falsifikationsprinzip durch seinen Be-
zug auf zukiinftige Forschertitigkeiten, auch wenn Fehlspekulationen auf Grund des
Charakters der Hypothesenbildung nie auszuschlieflen sind.

50 Zum Begriff der Abduktion vgl. die urspriingliche Definition bei Aristoteles (Aristoteles, 1944,
69a, 20; 145 f.). Peirce erliutert: ,(I)ch will erwihnen“ dass ,wie Aristoteles sagt, [...] die Ab-
duktion der Schlufl auf die Wahrheit des Untersatzes eines Syllogismus ist, von dem man den
Obersatz als bereits wahr erkannt wihlt, wihrend man von der Konklusion findet, daf$ sie wahr
ist“ (Peirce 1970, 543). Eine Anzahl von Beobachtungen macht angesichts einer irgendwie vor-
gefassten These diese plausibel, so dass in einer ,Umkehrung® (,Apagoge, Aristoteles) auf sie
ritckgeschlossen wird; damit wird de facto von der These auf den durch die Beobachtungen ins
Auge gefassten Fall geschlossen: Hypothese.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Zeichentheoretische Sinnkritik am Nominalismus

Der nominalistische Rest an Einschrinkung des Erkenntnisvermdgens in der Trans-
zendentalphilosophie fithrt zum Ding-an-sich. Deshalb ist sie fiir Peirce inakzeptabel.
Dennoch macht das universalienrealistische Zugestindnis von Kant, dass die erkann-
ten Naturgesetze objektive Realititen betreffen, dessen Losung fiir Peirce nicht auf
die gleiche Weise unangemessen wie die empiristische Fixierung auf die Sinnesdaten.
Denn der Nominalismus im engeren Sinne ist paradox. ,Was Peirce am Nominalismus
kritisiert, ist allein dies: daf} er die prinzipielle Abhingigkeit der Universalien von még-
licher Zeichenprisentation der Welt nicht mit der objektiven Geltung der Universalien
zu vereinbaren vermag, mit ihrer virtuellen Realitit in den individuellen Dingen, un-
abhingigvon dem, was ein Einzelner hier und jetzt, oder eine begrenzte Gemeinschaft
zu irgendeinem Zeitpunkt iiber die Dinge denken mag. Radikaler gesagt, Peirce wirft
den Nominalisten insgesamt eine schlechte Metaphysik vor, die in sich sinnwidrige
Voraussetzung nimlich, da es prinzipiell nicht in Zeichen reprasentierbare, das heif3t,
nicht erkennbare Dinge an sich geben kénne oder gar miisse. Diese Voraussetzung ist
fiir Peirce deshalb sinnwidrig, weil sie selbst ja, als sinnvolle Hypothese, die Funktion
der Zeichenreprisentation auf die Dinge-an-sich anwenden muf3“ (Apel 1967, 46/47).
,In dieser Position eines sinnkritischen Realismus liegt die Konsequenz der semiotischen
Transformation der Erkenntniskritik; sie ersetzt — ebenso wie spiter Wittgenstein und
die Neopositivisten — Kants Begrift der prinzipiell unbeantwortbaren, weil itberschwing-
lichen Fragen durch den Begriff sinnloser Fragen, ohne freilich damit alle Metaphysik
fiir sinnlos zu erkliren“ (Apel 1970a, 116 f.) wie die genannten Positivisten.

Real ist also alles, was sich als dadurch erkennbar erweisen lisst, dass es durch die
Funktionsweise von Zeichen zustande kommt, so dass die Beobachtung seiner Gesetz-
miRigkeiten durch Zeichengebrauch in den Schlussfolgerungen, welche Ereignisse,
Regeln und Fille in Sitze fassen, nicht mit der sinnwidrigen Voraussetzung verbun-
den werden muss, es sei nicht in seiner Gesetzmifiigkeit erkennbar. Sinnvoll ist daher
alles, was dem beobachtenden und schlieBenden Bewusstsein in der Reflexion auf die
Art seiner Tatigkeit nicht die Moglichkeit der objektiven Erkenntnis bestreitet. Der
Pragmatismus ergibt sich dann durch die Zusatzbedingung, dass Beobachtung, wel-
che Geltung im Hinblick auf Objektivitit gewihrleisten kann, aus praktischen Opera-
tionen besteht.

Peirce verschiebt die unlsbare Frage, wie ein geistiges Medium, das erkennende Be-
wusstsein, sich sein Gegenteil, die Dingform, so anverwandeln kann, dass diese Form
in ihrem Gegenteil aufgeht, als seien beide wesensgleich und gleichbeteiligt an der Er-
kenntnis, auf die Frage, wie die Funktionsweise von Zeichen innerhalb von Schlussfol-
gerungen Erkennbarkeit erzeugen kann. Wenn man weif3, wie das Verbindungsglied
zwischen Subjekt und Objekt funktioniert, weify man, wie Uberzeugungen Abbildcha-
rakter erhalten. Die Frage lautet demnach: Was ,kénnen“ Zeichen dadurch, dass ihre
drei Funktionen — die ikonische/syntaktische, die abbildende/semantische und die re-
prisentierende/pragmatische Funktion - in Schliissen, die Uberzeugungen erzeugen,
eingesetzt werden? Zeichen sind gewissermafien selbst ein objektives Geschehen, das
in seiner Funktionsweise beobachtet werden kann, ohne in der klassischen Weise iiber
das Subjekt-Objekt-Verhiltnis risonieren zu miissen, das aber dennoch die Teilnah-
me von Subjektivitit und Objektivitit an dem Vermittlungsvorgang enthilt. Mit ihren
objektiven Funktionen binden Zeichen Subjektivitit und die Objektivitit der Dingwelt
aneinander. Der in Gang gesetzte Zeichengebrauch setzt Dingliches und Subjektives

105



106

EISEL

als Realititen miteinander verschlungen ins Benehmen. Unter kognitiver Perspektive

von Subjekten und iibersetzt in die Sprache der Erkenntnistheorie ergibt sich daraus

die Erkenntnis von Wahrheit in Sitzen iiber die Dinge und die Abb. von objektiver Rea-
litit; unter der Perspektive des Beitrags der Dinge zu einem giiltigen Weltbezug ergibt
sich reale Objektivitit. Deshalb erlaubt die Kenntnis des Zeichengebrauchs im Sinne

eines objektiv funktionierenden Prozesses innerhalb von logischen Schliissen Erkennt-
nis zu begriinden. Das verniinftige Bewusstsein und die dinghaften Bestimmungen

der Aulenwelt ereignen sich in einer Gemeinsambkeit, die den beiden Polen, die sie

vermittelt, durch ihre eigene Funktionsweise gerecht wird. Zeichen erlauben, dass

der Diskurs der Forschergemeinde die Gesetze der Welt in sich hineinsaugt und dann

artikuliert, weil ihren verschiedenen Funktionen einerseits die syntaktischen, seman-
tischen und pragmatischen Kommunikationsformen des Denkens und andererseits

die damit korrespondierenden Dimensionen der Dinghaftigkeit, ,brute facts®, ,Indi-
zes“ und ,,Symbole“ zu sein, entsprechen. In diesem Licht 16st sich das Ding-an-sich in

Eigenschaften auf, die dem Verbindungsglied zwischen Subjekt und Objekt zukom-
men, die aber auch gedanklichen Verhaltensfihigkeiten der Subjekte zuginglich sind.

Die Zeichenfunktionen als Ganze erméglichen Erkenntnis, indem sie in der Wissen-
schaft innerhalb von Schlussformen die Medien und objektivierend wirksamen Agen-
ten geregelten Verhaltens sind. In den Verhaltensformen der ,Abduktion“ (Hypothe-
sis), ,Induktion“ und ,Deduktion® regelt sich das wissenschaftliche Erkennen. ,Die

Abduktion ist der Vorgang, in dem eine erklirende Hypothese gebildet wird. Es ist das

einzige logische Verfahren, das irgendeine neue Idee einfithrt, denn die Induktion be-
stimmt einzig und allein einen Wert und die Deduktion entwickelt nur die notwendi-
gen Konsequenzen einer reinen Hypothese. / Die Deduktion beweist, daf etwas der
Fall sein muf3; die Induktion zeigt, dafd etwas tatsichlich wirksam ist; die Abduktion ver-
mutet blof3, daf} etwas der Fall sein mag“ (Peirce 1970, 362). Die Perspektive auf die Zu-
nahme der Wahrheit durch die Unendlichkeit der Arbeit der Forschergemeinde iiber
die Zeit setzt auf deren gemeinsame Minimalregeln, die Realitit bzw. Erkennbarkeit
verbiirgen. Die haben Kredit, weil sie in Ansehen der bisherigen Forschung offenbar
erfolgreich waren, indem sie iiberall, wo anerkannte, das heifft noch nicht falsifizierte,
Erkenntnis vorliegt, als Arbeitsweise auffindbar sind.

Zeichengebrauch als Verhaltensgewohnheit - im Leben wie in der Wissenschaft

Dennoch muss das fortschritts- und wahrheitssichernde Element des SchliefRens auch
in der Kompetenz aller einzelnen Individuen verankert sein. Fiir Peirce vollzieht jeder
Mensch in der Lebenspraxis prinzipiell nichts anderes, lediglich wird die Wahrheits-
frage nicht im Sinn der Wissenschaft gestellt, sondern die gescheiterte oder gegliickte
Praxis (zum Beispiel adiquate Handlungsabliufe) bildet ungewollt den kritischen in-
duktiven Test und das angestrebte inhaltliche Ergebnis zugleich. Menschen tendieren
dahin, durch Deduktion von Handlungsstrategien aus Uberzeugungen und die dem
entsprechende Praxis, Zweifel beziiglich ihres méglichen Verhaltens zu beseitigen.
Prinzipiell wird eine Verhaltenssicherheit angestrebt (vgl. ebenda, 300). Durch Kon-
frontation mit neuen Umstinden kann sie in induktiven und abduktiv wirksamen
Schliissen jederzeit zerstdrt werden. Daraus ergibt sich eine spezifische Wahrneh-
mung, die, nach Peirce, immer nur schon im Sinne der drei Schlussformen beschrie-
ben werden kann. Sie fasst gemifd der Lebenspraxis die zu bewiltigende Umwelt unter
dem tief verankerten Interesse moglicher, verhaltensstabilisierender Orientierung



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

auf wahre Folgerungen hin auf und verfestigt das Verfahren zu Gewohnheiten. Wahr-
nehmung ist also keine kontemplative Einbildung, sondern ordnendes SchliefRen auf
adiquates Verhalten hin. So vollzieht sich die Evolution der Gattung schon von der
vorwissenschaftlichen Wahrnehmung an, bis hin zur Institution der exakten Natur-
wissenschaften durch die Schlussformen als Bedingung der Moglichkeit theoretischer
Erkenntnis und praktischen Handelns.

Allerdings muss es sich dabei um synthetisches SchliefRen handeln, sonst bleibt der
Fortschritt des Wissens unerklirt; in analytischen Schliissen kénnen keine neuen Ein-
fille entstehen. Auch hierin kritisiert Peirce Kant, dessen synthetische Urteile a priori
wiederum dem Subjekt ein Vermégen zubilligen, das universelle Generierbarkeit von
neuem Wissen garantiert, auf der Seite der Dinge aber jenes Desiderat entstehen lisst:
das Ding-an-sich. Peirce stellt die Frage anders® und verlegt das kreative Element des
SchlieRens in die Nahtstelle zwischen Schlussprozess und Welterfahrung, indem er
den dritten Schluss, die ,Abduktion®, in seiner doppelten Gestalt®? betont.” Wissen-
schaftliche Hypothesen sind verbunden mit selbst schon auf den Fall schliefenden, dif-
fusen lebensweltlichen Schlussfolgerungen. Sie prizisieren diese als explizite Hypo-
these, die zur induktiven Uberpriifung bereitsteht. , Die dritte Schleifsteinthese ist die,
dafd der abduktive Schluss allmihlich ins Wahrnehmungsurteil iibergeht, ohne dafi es
irgendeine scharfe Trennungslinie zwischen ihnen gibe; oder, mit anderen Worten,
unsere ersten Primissen, die Wahrnehmungsurteile, sind als extremer Fall von abduk-
tiven Schliissen zu betrachten, von denen sie sich dadurch unterscheiden, dafs sie ab-
solut aufierhalb der Kritik stehen. Die abduktive Vermutung (Suggestion) kommt uns
wie ein Blitz. Sie ist ein Akt der Einsicht, obwohl extrem fehlbarer Einsicht. Zwar waren
die verschiedenen Elemente der Hypothese schon vorher in unserem Verstande; aber
erst die Idee, das zusammenzubringen, welches zusammenzubringen wir uns vorher
nicht hitten triumen lassen, liflt die neu eingegebene Vermutung vor unserer Be-
trachtung aufblitzen. / Das Wahrnehmungsurteil seinerseits ist das Resultat eines Pro-
zesses, wenngleich eines Prozesses, der nicht geniigend bewuft ist, um kontrolliert zu
werden, oder, um es richtiger festzustellen, der nicht kontrollierbar und infolgedessen
nicht véllig bewufit ist. Wenn wir diesen unbewufiten Prozef einer logischen Analyse
unterwerfen wiirden, so wiirden wir finden, daf} er in dem endet, was jene Analyse als
einen abduktiven Schluf reprisentieren wiirde*, der auf dem Resultat eines dhnlichen
Prozesses aufbaut, der eine logische Analyse als durch einen dhnlichen abduktiven
Schlufi beendet reprisentieren wiirde, und so weiter ad infinitum* (ebenda, 366).Peirce
entwickelt in der Ausdehnung seiner Nominalismuskritik selbst auf Kant im Rahmen
der Zeichentheorie konsequent die spiter als , Kritischer Rationalismus“ von Popper

iy

51 ,Das Problem ist daher nicht, wie allgemeine Sitze synthetisch sein kénnen, sondern wie
allgemeine Sitze, die synthetisch zu sein scheinen, durch das Denken allein aus dem véllig
Unbestimmten entwickelt werden kdnnen“ (Peirce 1967, 183).

52 Damit ist hier nicht die Charakterisierung des Abduktionsbegriffs von Peirce durch Habermas
gemeint, der ebenfalls eine Doppeldeutigkeit feststellt, aber als Undeutlichkeit kritisiert (vgl.
Habermas 1968, 147; vgl. zur Einordnung auch Apel 1970, 165).

53 ,Jemand miisste vollig verriickt sein, wollte er leugnen, dafl der Wissenschaft viele wirkliche
Entdeckungen gelungen sind. Aber jedes einzelne Stiick wissenschaftlicher Theorie, das heute
festbegriindet dasteht, ist der Abduktion zu verdanken“ (Peirce 1970, 362).

54 Vgl. oben das Beispiel der Farbwahrnehmung.

107



108

EISEL

noch einmal erfundene realistische Position. Allerdings verschafft der Zusammenhang
zwischen der Funktion des abduktiven Schlusses und der damit verbundenen pragma-
tischen Zeichenfunktion einen anti-nominalistischen Erklirungsrahmen fir die Erfol-
ge der Erfahrungswissenschaften, der nicht in einer Kombination der Aufforderung
zu wissenschaftlicher Neugier mit dem Falsifikationsprinzip als methodischer Norm
fiir das Wissenschaftlerverhalten zentriert ist. Jene Neugier wird vielmehr als stren-
ger Vollzug der Funktionszusammenhinge zwischen Zeichen und festen Verhaltens-
gewohnheiten aufgedeckt. Appelle an die Redlichkeit der Wissenschaftler eritbrigen
sich und Verhaltensvorschriften ebenso; dieses niichterne Vertrauen in den Normal-
betrieb der Forschung verbindet Peirce mit Kuhn. Damit ist aber nicht nur die aprio-
rische Seite der Erkenntnis differenzierter gefasst als bei Popper, sondern es ist auch
auf der anderen Seite nicht das gemeint, was der nominalistische Gegner in seiner ,Er-
kenntnispsychologie“ (Apel 1967, 96) dem Verhalten an Erklirungsmoglichkeit zuge-
schrieben hatte. ,Peirce bemiihte sich (..) zu zeigen, dafd umgekehrt die sogenannten
Assoziationsgesetze auf drei Formen des Schlief}ens zuriickgefithrt werden miissen
(wobei, seiner kategorialen Architektonik zufolge, die Assoziation durch Ahnlichkeit
der Hypothesis, diejenige durch Berithrung in Raum und Zeit der Induktion und die-
jenige durch Kausalitit der Deduktion zugeordnet werden miifite)* (ebenda).”® Damit
entfernt sich der Pragmatismus von Anbeginn an von der psychologischen Verhaltens-
theorie. Es ergibt sich ein ganz anderer Begriff von Gewohnbheit. ,Eine fiir Peirces ge-
samte Philosophie wesentliche Konsequenz seiner Umdeutung der nominalistischen
Assoziationspsychologie im logistischen und universalienrealistischen Sinn ist der
neue Begriff des >habits¢, den er dabei gewinnt. Wihrend Hume die Naturgesetze bzw.
die logischen Operationen, in denen sie abgeleitet werden, auf blofRe >habits¢, d. h. fak-
tische Gewohnheitsbildungen durch Assoziation (im Sinne der Peirce’schen Kategorie
der >Zweitheitq) reduzierte, versteht Peirce umgekehrt die >Gewohnheiten< der Men-
schen - dhnlich wie Hegel — als Verhaltensregeln, die durch den Gedanken vermittelt
sind, d. h. als Verkorperung des Geistes (der >Drittheit(). Ohne diese Voraussetzung ist
es aussichtslos, die >Pragmatische Maxime« der Bedeutungslehre im Sinne von Peirce
zu verstehen“ (ebenda, 97). Aber obwohl diese universalienrealistisch orientierte Ab-
wandlung des Verhaltensbegriffs in ihrer falsifikationistischen Stofrichtung Popper
vorweg nimmt, erfolgt in der Verhaltenstheorie von Peirce eine ganz andere Wendung.
Denn epistemologisch lisst Popper das Neue aus dem wunderbaren Niemandsland der
frei fliegenden Phantasie und Neugier erwachsen, evolutionsbiologisch aus Fehlver-
halten bei der Anpassung. Diese Fehler sind gewissermafRen Falsifikationen, die die
genetisch vorprogrammierte Anpassungsphantasie der Lebewesen zu Lernprozessen
animieren; also auch hier — genetisch verankert — ein Primat der Neugier. Peirce da-
gegen verankert die Abduktion epistemologisch in jenem praktischen Wahrheitskri-
terium fiir Uberzeugungen, das heif}t dem Verhalten, und indem er es als mdgliches
Verhalten begreift, bricht er alle Verbindungen der pragmatischen Maxime zum No-
minalismus und der spiter aus der Maxime extrapolierten Verhaltenstheorie ab. Statt-
dessen formuliert er — ganz in rationalistischer Ubereinstimmung mit ihm - Pop-
pers Falsifikationsprinzip, dies jedoch nicht als kimpferische Anweisung fiir seridse
Wissenschaftler, ausgekliigelte Selbstwiderlegungen zu planen, sondern als banale

55 Der Bezug sind die drei Assoziationsgesetze von Hume: Ahnlichkeit, Berithrung sowie Ursache
und Wirkung (Hume, 1928, 24-34).



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Implikation der Unsicherheit von Hypothesen. Dass Belege von Popper, wie in der
Geschichte der Physik faktisch immer wieder gewagte Hypothesen, die kaum zu er-
wartende Ereignisse implizierten, sensationelle Entdeckungen zur Folge hatten, be-
deutetja nicht, dass das Verhalten von Wissenschaftlern intentional auf bestmaégliches
Scheitern hin angelegt war oder grundsitzlich angelegt sein sollte.* Dem trigt Peirce
Rechnung, indem er den Wissenschaftlern das empiristische Interesse an Bestitigung
zubilligt, aber in der Institution ,Forschergemeinde” eine Instanz sieht, die langfris-
tig im Prozedere ihrer Schlussfolgerungen durch die Abduktion permanent dem be-
stitigten Wissen vorgreift, obwohl sie in der tiglichen Arbeit auf dessen Befestigung
aus ist und vertraut; ein Wissenschaftler der Wissen auf neue Fille hin extrapoliert,
misstraut nicht dem, was er dabei gerade voraussetzt und versucht schon gar niche,
solchem Misstrauen im selben Moment methodisch gerecht zu werden. Die Bedeutung
der Abduktion liegt ja auf einer ganz anderen Ebene als jener der methodischen Raffi-
nesse. Sie dokumentiert die universalientheoretische Wendung, den Realititsbegrift
mit dem Konjunktiv sinnkritisch gegeniiber dem Nominalismus so zu definieren, dass
nicht nur die Idee des Dings-an-sich vermieden wird, sondern den Wissenschaftlern
auch ein ruhiger Alltag zugestanden wird, in dem sie sich ihrer Uberzeugungen ge-
wohnheitsmiflig vergewissern.

Peirce verwahrt sich — vordergriindig ganz verifikationistisch — gegen das Prinzip des
methodischen Zweifels von Descartes und konstatiert: ,Sobald eine feste Uberzeugung
erreicht ist, sind wir véllig zufrieden gestellt, ob diese Uberzeugung nun wahr oder
falsch ist (...) Das Aufierste, was behauptet werden kann, ist, dafs wir nach einer Uber-
zeugung suchen, die wir fiir wahr halten. Aber wir halten jede Uberzeugung fiir wahr,
und es ist in der Tat eine blofie Tautologie, dies festzustellen® (Peirce 1967,120).” So
verbindet sich im Pragmatismus das, was fiir Popper unvereinbar ist: Wahrheit und
Sicherheit. Gleichwohl kann die Wahrheit eines Satzes im Grundsatz ,sich nicht fak-
tisch in bestimmten praktischen Bewihrungen ausweisen, und sie kann sich in solchen
faktischen Bewdhrungen prinzipiell nicht erschépfend ausweisen “ (Apel 1967, 128); das
kime dem abgelehnten nominalistischen Methodenideal zu nah, das zwar eine Uber-
zeugung nicht fiir endgiiltig bestatigt halt, aber doch darauf aus ist, sie induktiv durch
Verifikationen immer wahrscheinlicher machen zu kénnen, statt unwahrscheinliche
Testergebnisse zu ersinnen. Die Peirce’sche Wahrheit hingegen ,wiirde, wenn be-
stimmte Bedingungen erfillt wiirden, in einer andauernden Tendenz zur Befriedigung
unserer jeweils logisch berechtigten Wiinsche sich ausweisen (ebenda). Diese Bedin-
gungen ergeben sich in der eigenartigen Gemeinsamkeit und Verkettung der vielfa-
chen Bestitigungen von festen Uberzeugungen mit dem antizipativen Charakter der
Abduktion wihrend der Gedankentitigkeit. Alle bestitigenden Titigkeiten haben
durch den triadischen Charakter der Zeichenfunktionen wihrend des Schlussfolgerns
immer schon mehr im Blick als die bestehende Uberzeugung. Zudem unterscheidet
sich die wissenschaftliche Uberzeugung von der alltiglichen. ,Im Gegensatz nimlich

56 ,Es dauerte nicht lange, und man erkannte, daf} die vorgeschlagenen Regeln fiir einen Wissen-
schaftler entweder ganz nutzlos sind oder verheerende Folgen haben. Das Material, das einem
Physiker zur Verfiigung steht, ist zum Beispiel viel zu ungehobelt, um vor den Vorschriften und
den Verboten der Popperschen Philosophie bestehen zu kénnen“ (Feyerabend 1974, VII).

57 Der iiberzeugte Wissenschaftler ignoriert zunichst ,aktuelle Gegenbeispiele; er ,legt sich auf
seinen Diwan, schlief’t die Augen und vergifit alle Daten* (Lakatos 1974, 132).

109



110

EISEL

zu allen vorwissenschaftlichen Verfahrensweisen priift sie bereits vor der Festlegung
einer Uberzeugung die zur Zeit verfiigbaren praktischen Bewihrungskriterien der
Uberzeugung“ (ebenda, 134). Es ist eine Metaebene virulent, die den kritischen Blick
auf Relevanzzusammenhinge erzeugt und — wenn vielleicht auch unbewusst — auch
mit alternativen Hypothesen spielt. Trotzdem versuchen die Wissenschaftler im For-
schungsalltag ihre Uberzeugungen zu bestitigen. Das ist ihre Gewohnheit und ihr all-
tagliches Arbeitsziel.

Lernprozesse, praktische Gewohnheiten, Denkgewohnheiten, Paradigmen

Die Nihe zwischen Peirce und Popper in ihrem universalienrealistischen Anliegen,
dem Nominalismus der Empiristen forschungslogisch zu begegnen, dokumentiert sich
auch in einer ganz anderen Hinsicht. Es gibt eine vordergriindige Analogie zwischen

der These von Peirce, dass hypothetische Schliisse im Korpus der Forschergemeinde

die Evolution des Wissens (und damit die der Gesellschaft) erzeugen, mit Poppers Evo-
lutionstheorie. Die Idee pragmatischer Evolution des Wissens kann als Lernprozess

vorgestellt werden, auch wenn er nicht spezifisch aus einer biologischen Konditionie-
rung zum Problemldsen abgeleitet wird, wie bei Popper. Bei Popper besteht das Lernen

aus der permanenten Suche nach Losungen fiir Probleme, die durch Widerstinde sei-
tens der Auflenwelt fiir die Lebewesen entstehen. Das korreliert mit einem Aspekt des

Lamarckismus in der Evolutionstheorie, demzufolge sich unter verinderten Umstin-
den die Uberlebensversuche der genetisch in ihrem Verhalten vorbestimmten Lebe-
wesen, falls sie bei vielen Wiederholungen erfolgreich sind, Gewohnheiten verfestigen,
die den Organismus zweckmaf3ig verindern; Probleme werden dann besser gelost als

zuvor, der Organismus hat gelernt. Der Lamarckismus stellt so eine Theorie des Lebens

dar, der zufolge durch problemorientiertes ,Verhalten“ Moglichkeiten dadurch ,er-
kannt“ werden, dass sie versuchsweise praktisch realisiert werden. ,(U)mfassenderem

und philosophischerem Verstindnis nach ist (...) die Evolution nach Lamarck Evolution

durch die Wirkung von Verhaltensgewohnheit und Anstrengungen* (Peirce 1970, 235).
Der theoretische Rahmen vertrigt sich mit Poppers Theorie von Versuch und Irrtum.
Das ist nicht verwunderlich, da der Nominalismus, den er bekimpft, sich im Darwinis-
mus niederschlug, und der einen Gegenpol zum Lamarckismus darstellt. Denn ,die

Evolution nach Darwin (ist) Evolution durch die Wirksamkeit des Zufalls und die Ver-
nichtung negativer Ergebnisse“ (ebenda; Zitat gram. umgestellt).

Peirce zufolge stabilisieren sich Uberzeugungen dadurch, dass die praktischen alltig-
lichen Uberlebensanstrengungen der Wissenschaftler, das heifit die experimentellen

Beobachtungen, Denkgewohnheiten auslésen konnen, die wiederum Lernprozesse

ermdglichen: eine neue Hypothese. In diesen Vorgang sind die in der Beobachtung
,unmittelbar enthaltenen, namlich ,blitzartig“ aufgetauchten, unbewussten Schluss-
folgerungen als kognitiv wirksame Auflenwelteinfliisse eingelagert. Die werden in

der Folge induktiv durch experimentelle Praktiken immer wieder jenem Lernprozess

zur Verfiigung gestellt — insbesondere wenn ein Experiment scheitert und die unter-
schwellig mitwirkenden hypothesenbildenden Schliisse in den Vordergrund riicken.
Diese experimentellen Gewohnheiten gewihrleisten einen stabilen verifikationistischen

Normalbetrieb der Forschung — so wie es Kuhn — ebenfalls jenseits der Alternative zwi-
schen Nominalismus und Realismus — als ,Normalwissenschaft“ aufRerhalb von wis-
senschaftlichen Revolutionen beschreibt. Allerdings ergibt sich dabei fiir Kuhn nichts

grundlegend Neues. Das ,Paradigma“ arbeitet; es dehnt seine Weltkonstitution auf



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

immer gleiche Art auf viele neue Bereiche aus. Sein Kern besteht ebenfalls aus einer
Gewohnbheit, nimlich dem praktischen ,Standardbeispiel einer Problemlésung®, das
als unreflektiertes Muster der Arbeitspraxis den wissenschaftlichen Alltag bestimmt.
Es ist umgeben und wird gestiitzt durch ein in dieser Forschergemeinde gingiges wis-
senschaftliches Sozialverhalten sowie von einer Denkgewohnheit im Sinne einer ge-
meinsam geteilten ,Metaphysik“.*®

Peirce teilt diese kombinierte Perspektive, der zufolge ein Streben nach ungestorter
Verifikationspraxis mit einem praktischen Verhaltens-Apriori der Urteilsbildung ver-
bunden ist. Aber fiir ihn ereignen sich dabei trotz der braven Verifikationsarbeit — ge-
wissermaflen auf der Mikroebene und nicht erst in revolutioniren Umbriichen wie bei
Kuhn® - Neuerungen und Forschungsfortschritte.® Denn in jedem neuen Anwendungs-
bezug verbinden sich mit den Tests Hypothesen und das bedeutet: Eine ganz andere Art
der Gewohnheiten als die der Induktion wird in Gang gesetzt — die Hypothesenbildung
als Schluss auf einen neuen Fall; das ist die Gewohnheit der Gedankenexperimente. Der
Forschungsprozess als ganzer enthilt das, was aus empiristischer Perspektive die einzel-
ne induktive , Erkenntnis“ ausmacht, aber unter der entgegengesetzten, Popper entspre-
chenden, Perspektive: Die integrierten Verhaltensgewohnheiten der schlussfolgernden
Forschergemeinde erzeugen durch Hypothesenbildung einen falliblen Lernprozess, der
aber — anders als bei Popper — nicht einem biologischen Programm aller Lebewesen (ein-
schliefilich der Wissenschaftler) eingeschrieben ist, sondern sich der Wirkungsweise von
Zeichen im Verhalten der Forschergemeinde verdankt. Die experimentellen Induktio-
nen (Indizierungen der regelhaften Tatbestinde) verbiirgen die Einflussméglichkeiten
der ikonischen , Eindriicke“ seitens der Dingwelt auf die Abduktionen (Reprisentationen
der Fallkonstellationen). Die evolutionire Instanz ist die mit Zeichen schlussfolgernde
Forschergemeinde selbst. Deren Verhalten insgesamt als trial and error betrachtet, passt
zu Poppers Theorie, aber es ergibt sich keine monistische, falsifikationistisch gewende-
te biologische Verhaltenstheorie fir Lebewesen von der ,Amdébe bis Einstein®, die dem
nominalistisch ,verblédeten“ Behaviorismus (Popper) entgegensteht. Vielmehr bleibt
Peirce auf der Ebene der Erkenntnistheorie und auf dem Niveau der Kant'schen Tran-
szendentalphilosophie. Er ersetzt das Transzendentalsubjekt durch die Gewohnheiten
der Forschergemeinde mit allem, was in ihr zeichentheoretisch und in Schlussformen
stattfindet und objektive Geltung ,in the long run“ mit Fortschritt verbindet. Der bei

58 Zuden Aspekten und der paradigmatischen Einheit der drei Elemente vgl. Mastermann 1974.

59 Einen funktional dquivalenten Mikro-Prozess macht Kuhn an dem Phinomen fest, dass im
verifikationistischen Normalbetrieb stindig auch ,Anomalien produziert werden, das heiflt
im Paradigma nicht erklirbare Ereignisse. Aber gemify Kuhn schirmt das Paradigma, jene
gemeinsame Gewohnheit, auf einer grundsitzlichen Ebene das, was gemif Peirce dann forciert
in Gang kommt, die hypothetischen Phantasien, ab, bis die Summe der Irritationen durch eine
ganz andere Gewohnheitsbildung (das heifit ein anderes, extern entstandenes Paradigma)
aufgegriffen und erklart wird. Fiir Peirce schreitet das Denken stindig voran; um fundamentale
Briiche hat er sich nicht gekiimmert. Die hypothetische Grundstimmung lisst sich nicht
bindigen. Fir Kuhn dehnt sie wohlbegrenzt das Paradigma aus bis ein Notstand eintritt,
der sich gerade aus dieser Eingrenzung ergibt. Er wiederum hat sich um das hypothetische
Innenleben der Verifikationsarbeit nicht gekiimmert.

60 Vgl. auch die vergleichbare Prizisierung der Paradigmentheorie mit dem Ziel, entgegen Kuhns
Relativismus Forschungsfortschritt zu erkliren, durch den abtriinnigen , Popperianer Lakatos
in Lakatos 1974 und 1974a.

m



n2

EISEL

Kant verbliebene subjektivistische Rest des Zusammenhangs von apriorischen Vermo-
gen des Transzendentalsubjekts und deren Versagen gegeniiber dem Ding-an-sich wird,
dhnlich wie in Poppers Versuch dem Nominalismus zu begegnen, in die Welt herunter
geholt, ohne jedoch die Erkenntnistheorie naturalistisch zu suspendieren.

Die objektivierende und appellative Kraft der Hypothesen in der Forschergemeinde

Das Reale nicht als das durch die Beobachtung praktischen Verhaltens Erkannte zu
denken, sondern als das in Gedankenexperimenten Erkennbare, das heifit als das aus
hypothetischen Schliissen potenziell immer wieder Hervorgehende, impliziert als not-
wendige Annahme, dass die zeichenvermittelte Uberzeugung einen Vorgriff auf das
noch nicht Erkannte (noch nicht induktiv itberpriifte) immer schon enthilt, der tiber
die gerade geleistete Indikation des Erkennbaren (Zweitheit) hinaus geht. Zur Reali-
tat gehort das prinzipiell objektiv erkennbare Nichterkannte, wenn man die wissen-
schaftliche Gewohnheitspraxis empirisch als zeitlichen Prozess beriicksichtigt. Auf
diese Weise wird der empirischen Kontrollfunktion des Falsifikationsprinzips, das
heifdt seiner Zugehorigkeit zum Context of Justification, auf der Gegenseite, der des
hypothetischen Charakters des Denkens, eine positive Funktion sowie eigener Reali-
titsgehalt empirisch garantiert. Hypothesen sind nicht nur negativ bestimmt, weil sie
unter einem Mangel an Gewissheit leiden, sondern auch positiv, denn sie sind mitver-
antwortlich fir Realitit itberhaupt — fiir deren Existenzweise als Raum von Moglich-
keiten. Der Fallibilismus wie auch die offensichtlich mit der Evolution der mensch-
lichen Praxis zusammenhingende immer wieder gegebene neue Konstituierbarkeit
von Realitit — und das heiflt die Realitit als die noch zu erkennende Existenzweise
von Objektivitit —, erzwingen die Vorstellung des Erkenntnisprozesses als unendliche
Anniherung an die Wirklichkeit (oder als grundsitzlich unabgeschlossene Kumulation
von Wissen). Somit ist die Vorstellung eingeschlossen, dass, wenn man von endlichen
Erkenntnissubjekten ausgeht, nur deren stindig fortlebende Gemeinschaft Garant fiir
den Prozess ,Realitit“ sein kann.® Die dritte Zeichenfunktion ist deshalb etwas, das,
da sie ja den Hypothesenbildungsprozess im wissenschaftlichen Erkenntnisvorgang
sichert, zugleich mit ihrer Beziehung zur Realitat die Mitglieder jenes Kollektivsub-
jekts untereinander verbinden muss, weil sonst die Kommunikation, die ja durch Zei-
chen geschieht, ,in the long run® abbrechen miisste. Die Hypothesenbildung ist nicht
nur das, worin etwas als neu in den Sinn kommt, sondern auch das, womit sich der
Wissenschaftler an die anderen Wissenschaftler adressiert. Sie fordert auf, an alle For-
scher gedanklich zu appellieren, sich auf neue Art verhalten zu wollen.

Das hilt zugleich den Kontakt zur gesellschaftlichen Praxis aufrecht. Denn der Schluss
auf den Fall und die Tatsache, dass das als Interpretation von schon in Zeichen gege-
benen Begriffen im impliziten oder expliziten Dialog mit dem Schopfer einer Hypo-
these geschieht, hat eine sinninterpretative Wirkung auf vorhandene Erkenntnisse.

61 Diederich macht darauf aufmerksam, dass auch bei Popper eine Verschiebung der Kriterien
bei der Begriindung der Moglichkeiten, objektive Geltung von Theorien zu begriinden,
stattgefunden hat, eine Verschiebung, die dann eine gréflere Nihe zu Peirce impliziert.
,(D)ie Idee der Wissenschaft selbst wird an ihren Fortschritt gekniipft. Poppers frithere Empha-
se auf der Logik der Falsifikation tritt zuriick zugunsten der Ausarbeitung einer Methodologie
des>trial and error<[...]“ (Diederich 1974, 10 f.). Dieser methodologische Evolutionismus mag ihn
auch zur Anwendung auf die biologische Evolutionstheorie animiert haben.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Diese werden so formiert, dass die Grundprinzipien der Objektivationen der Natur
je in Ubereinstimmung stehen mit den Anforderungen der gesellschaftlichen Praxis,
aus deren theoretischer Bewiltigung als individuelles Bewusstsein (, Wahrnehmungs-
urteile“, vgl. oben) ja die Abduktionen schépfen. Die Forschergemeinde als unendliche
rationale Interpretiergemeinde ist eine Institution, an die jedes ihrer Mitglieder sich
richten muss, denn selbst die entschiedenste Skepsis setzt, wenn sie einmal vorge-
bracht ist, die Forschergemeinde als Adressaten voraus; das heifdt, der transzenden-
tale Kommunikationssinn der Zeichen setzt sich durch, sobald sie produziert sind. In
diesen Prozess ist die lebensweltliche Infiltration der Uberzeugungen jedes einzelnen
Wissenschaftlers eingelagert. So findet das Denken aus der gesellschaftlichen Praxis
Eingang in die dann exaktere hypothetische Realititskonstitution durch die Forscher-
gemeinde.

Der Zusammenhang der sinnkritischen Definition von Realitit mit der Funktion der
Forschergemeinde, mit der Rolle der Schlussfolgerungen und mit den Zeichenfunk-
tionen macht es schwer, sich der spiteren Festsetzung der Pragmatik als empirisch-
deskriptive Wissenschaft anzuschliefien. Peirce ist damit gewiss nicht Gentige getan.
Das gilt auch fiir den Einfluss, den der Pragmatismus im Kontext des Behaviorismus
und der biologischen Verhaltensforschung erhielt. Das Ideal, die Relation zwischen
einem Ereignis und einem Lebewesen als Reaktion auf einen Reiz zu begreifen und
damit die wiederholt gleichartige Reaktion wie im Induktionsschluss als Bestitigung
einer offenkundigen Regel zu interpretieren, verpasst die pragmatistische Pointe von
Gewohnbheitsbildung durch Zeichengebrauch. Das, was Popper dem Behaviorismus
als Unfihigkeit, einen angemessenen Begriff von Leben und Evolution zu formulie-
ren, vorwirft, bezeichnet die Ebene, die auch Peirce zur Abkehr von ,seinem“ Prag-
matismus veranlasst hatte. Die universalienrealistische Kritik am Behaviorismus hatte
spater auch bei Popper zu dem Einwand gefithrt, dass die Theorie, aus duflerlich be-
obachteten, kausal interpretierten Reiz-Reaktionen konne die Gesetzmifigkeit der
Entwicklung von Leben abgeleitet werden, einen dem Evolutionsgeschehen unange-
messenen physikalistischen Reduktionismus zur Folge habe. Der gleichen Argumen-
tation hatte sich Peirce bedient, um den Pragmatismus zu transformieren und in eine
Evolutionstheorie einzubinden.

Die zweite Frontstellung des Pragmatizismus: gegen den ,mechanischen Materialismus”

Andererseits unterscheidet sich Peirces Kritik am , Physikalismus“ des Behaviorismus

in ihrer Verbindung mit einer falsifikationistischen Forschungslogik — trotz der ge-
meinsamen Stofrichtung — grundsitzlich von Poppers Entwurf einer Theorie gene-
tisch vorbereiteten Problemldsens.

Die Formulierung einer Idee des Lebens ist fiir Peirce kein zentraler Ausgangspunkt fiir

die Evolutionstheorie. Vielmehr formuliert er diese Idee eher nebenbei im Rahmen einer

ibergreifenden ,Metaphysik der Evolution“ (Apel 1970, 213). Aber diese Evolutionstheo-
rie ist keine biologische Theorie, sondern eine ,Kosmogonie* (ebenda, 129, unter Verweis

auf Peirce), die letztlich die epistemologische Kritik am Nominalismus fortfiihrt. Obwohl

Peirce diese Kritik in bester Kenntnis des scholastischen Universalienstreits entfaltet,®

ignoriert er doch den theologischen Kontext der Diskussion itber den christlichen Gottes-
begrift und iiber die Rolle der Vernunft im Verhiltnis zum Glauben sowie des freien Wil-

62 Ausfithrlich zur umfassenden Gelehrsamkeit von Peirce vgl. Apel 1967, 44-48.

13



N4

EISEL

lens im Verhaltnis zur Vorsehung. Er kitmmert sich nicht um den christlichen Kontext
der Idee des Lebens in ihrer Bindung an den humanistischen Begriff der Individualitit.
Sein pragmatistischer Begriff von Verhaltensgewohnheit fithrt konsequent zu einer ganz
anderen Art der Sikularisation der Problemlage, das Lernverhalten von Lebewesen bzw.
Subjekten im Verhiltnis zu den Objekten zu bestimmen, als sie, vor dem jeweiligen theo-
logischen Hintergrund, im Behaviorismus einerseits und durch Poppers Entwurf an-
dererseits erfolgte. Damit vermeidet er das, was die modernen Sikularisationen in der
Regel zur Folge haben: einen naiven Naturalismus. Dafiir leitet ihn sein Universalien-
realismus in Verbindung mit der Rolle der Forschergemeinde fiir die Anerkennung der
Moglichkeit objektiver, wenn auch niemals endgiiltiger, Wahrheit zu einer szientisti-
schen Sichtweise auf den theologischen Hintergrund (verbunden mit einem niichternen
Gottesbegriff*). Denn ,durch diese — metaszientifische — Zielsetzung und Begrenzung
sollte der Pragmatizismus sich (...) nach Peirces Intention (...) im Gegensatz zu dem subjek-
tiv orientierten >Pragmatismus«< von James und Schiller — einer kosmologisch orientier-
ten (..) Metaphysik der Evolution vor- und einordnen lassen“ (ebenda, 203). Aber auch
wenn er einen organologischen Begriff von Leben bzw. Evolution im Sinne des Indivi-
dualititsbegriffs der Monadologie vermeidet, so wendet er jenen Szientismus doch so,
dass die Diskussion iiber das Verhaltnis von Freiheit und Gesetz im Rahmen einer Kritik
am mechanischen Materialismus gefithrt werden kann — wenn auch ganz anders, als es
unter universalienrealistischen Voraussetzungen zu erwarten wire und es beispielweise
bei Popper erfolgte.

Den unangemessenen nezessaristischen Ausgangspunkt kennzeichnet Peirce folgen-
dermafien: ,Jeder, der die Meinung vertritt, dafd jeder Akt des Willens ebenso wie jede
Idee des Verstandes der strengen Herrschaft einer Notwendigkeit unterliegt, die mit
der physischen Welt in Einklang steht, wird logisch zu dem Satz gefiithrt werden, daf}
der Geist Teil der physischen Welt ist, was in dem Sinne zu verstehen ist, dafd alles,
was geschieht, von den Gesetzen der Mechanik aufgrund unverinderlicher Anziehung
und Abstoflung bestimmt wird. In diesem Falle besteht jene augenblickliche Lage der
Dinge, von der aus jede andere Lage der Dinge zu berechnen ist, in den Positionen
und Geschwindigkeiten aller Partikel in einem beliebigen Moment. Diese iibliche und
héchst logische Form des Nezessarismus bezeichnet man als mechanistische Philoso-
phie“ (Peirce 1970, 252). Die Argumentation zeigt, dass Peirce das kritisiert, was mit
dem Begriff des ,mechanischen Materialismus“ im Hinblick auf die gedankliche Aus-
richtung der franzdsischen Aufklirung verbunden ist. Denn die Logik des Mechanizis-
mus fillt mit der Definition von Materialismus zusammen. , Der Nezessarismus kann
logisch nicht eher halt machen, als bis er die ganze Titigkeit des Verstandes zu einem
Teil des physischen Universums gemacht hat. (...) In der Tat wird das Bewuf3tsein im
allgemeinen auf diese Art ein blof} illusionirer Aspekt eines materiellen Systems. (...)
Die Hirnmasse ist Protoplasma, in bestimmtem Grad und bestimmter Weise kompli-
ziert — eine bestimmte Anordnung von mechanischen Partikeln“ (ebenda, 268).

Diese Logik und die entsprechenden Uberzeugungen gilt es zu widerlegen. Die Kritik
am Nezessarismus betrifft eine andere epistemologische Frontstellung als die Kritik
am Nominalismus und liuft parallel. Es geht hierbei gegen einen falsch verstandenen
Universalienrealismus. Denn die Diskussion iiber die strikte Determiniertheit der
Welt hat den allgemeinen Hintergrund, dass die Idee der Willensfreiheit gegenstands-

63 Zum Gottesbegriffvgl. unten.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

los wire, wenn der Nezessarismus Recht behielte. Das widerspricht den christlichen
Grundlagen — wenngleich es auch im Christentum, der ,Religion der Freiheit* (Hegel),
selbst einen Streit iiber den Status der Willensfreiheit im Verhiltnis zur Vorsehung
Gottes gibt, bei dem die , Freiheit des Christenmenschen“ (Luther) kontrovers ist. Die-
ser Sinnzusammenhang der Kritik am Nezessarismus zwingt Peirce in jedem Falle, bei
der theoretischen ,Architektonik (ebenda, 228) des kosmischen Ganzen auf diejenige
Ebene zu wechseln, die der Moglichkeit gerecht wird, Freiheitsgrade des Systems als
Funktion der einzelnen Ereignisse, einzubeziehen.* Wenn die objektiven Gesetze des
Ganzen fiir die Notwendigkeit stehen, dann miissen die Freiheiten auf der Seite ihrer
einzelnen Realisierungen liegen. Das ist die Seite der beobachtbaren Tatsachen. Peirce
begreift die Gesetze der Natur als etwas, das — und seien sie von Gott so vorbestimmt —
als ein empirischer Prozess begriffen werden muss, der ein Eigenleben hat in der Wei-
se, dass er sich gewissermafen hypothetisch verhilt, das heifit in sich verschiedene
Moglichkeiten birgt. Er formuliert — pragmatizistisch — dass und wie sich in diesem of-
fenen Rahmen die Gesetze ergeben konnten, wenn genug Zeit fiir eine zweckdienliche
Gewohnbheitsbildung zur Verfiigung stiinde. So kann er das Systemganze als Evolution
betrachten. Aber vorausgesetzt ist dann, dass im Einzelnen Elemente von Gesetzlosig-
keit existieren, mit der Tendenz, darauf ausgerichtet zu sein, in Gesetze verwandelt zu
werden. ,Nun ist der einzig mégliche Weg, die Naturgesetze und die Gleichférmigkeit
im allgemeinen zu erkliren, sie als Ergebnis der Evolution anzunehmen, d. h. aber an-
zunehmen, daf} sie nicht absolut sind und daf} sie nicht prazise befolgt werden. Damit
schreibt man der Natur ein Element der Unbestimmtheit, der Spontaneitit oder des
absoluten Zufalls zu“ (ebenda, 233).

Mit dieser Wendung der Freiheitsidee fithrt Peirce Prinzipien ein, die in ihrer Funktion
fir das Grundmuster der Evolution des Lebens jener monadologischen Idee des Lebens
iquivalent sind, die er aber inhaltlich nicht iibernimmt: die christlich-humanistische
Idee der Individualitit, in der Freiheit und Gesetz unteilbar verbunden sind; absolu-
ter Zufall ist mit diesem Freiheitsbegriff jedoch nicht gemeint. Trotz der auf den Zu-
fall bauenden Abwendung vom Nezessarismus ebenso wie auf der Gegenseite mit der
damit ebenfalls gegebenen Differenz zur Monadologie bleibt dann aber immerhin eine
wesentliche Implikation vom monadologischen Individualititsbegriff erhalten, nimlich
dass Peirce die Gesamtentwicklung des Kosmos teleologisch begreift (vgl. ebenda, 225).
Denn die individuellen Unbestimmtheiten ereignen sich mit ,einer universelle(n) Ten-
denz“(ebenda), die ,ein unvermeidbares teleologisches Resultat hat“ (ebenda, 223). Aber
die Seite der Freiheit wird ganz anders wirksam als im urspriinglichen Denkmuster. Das
Telos wohnt einem System inne, das aus mannigfaltiger Beliebigkeit Gesetzmifligkeit
zu generieren in der Lage ist. Die Seite der Freiheit des entelechetischen Strebens aller
Einzelnen aus dem organologischen Denken, das jenen humanistischen Individualitits-

64 Denn das Zugestindnis an die Freiheit hat nicht die Ablehnung der Vorstellung zur Folge, dass
es objektive Gesetzmifigkeiten gibt, das heifdt es widerspricht nicht der Nominalismuskritik.
,Dennesistoffensichtlich, dasskeinallgemeines PrinzipinseinerAllgemeinheitineinem Spezial-
fall enthalten oder fir die Giiltigkeit irgendeines gewdhnlichen Schlusses erforderlich sein
kann. Z. B. ist es iibertrieben zu sagen, daf} Archimedes’ Demonstration der Eigenschaften
des Hebels hinfillig wire, wenn die Menschen Willensfreiheit besifien; und doch wird das von
denen impliziert, die einen Satz, der mit der Willensfreiheit unverséhnlich ist, zum Postulat
jeden Schlusses machen® (Peirce 1970, 253).

115



116

EISEL

begriffin die Idee des Lebens iibersetzt, wird an Prinzipien gebunden, die eigentlich dem
Weltbild des Nominalismus nahestehen, das von der Beliebigkeit der einzelnen Ereig-
nisse der Wirklichkeit ausgeht. , Daf} es ein willkiirliches Element im Universum gibt, se-
hen wir — nimlich seine Mannigfaltigkeit. Diese Mannigfaltigkeit muf einer irgendwie
gearteten Spontaneitit zugeschrieben werden“ (ebenda, 245). Die Ergebnisse von Akten
der Spontaneitit sind zunichst zufillig: , Ich mufd anerkennen, daf} es eine annihernde
Regelmifligkeit gibt, und daf? jedes Ereignis durch sie beeinfluf3t wird. Aber die Mannig-
faltigkeit, Eigentiimlichkeit und Unregelmifigkeit der Dinge ist meiner Meinung nach
Zufall“ (ebenda, 264). Hier deutet sich durch die Vorstellung der Spontaneitit von Akteu-
ren sowie durch den Bezug auf ein Wesen des Universums, bereits an, dass der Zufall
in einem ganz anderen Bezugssystem gedacht wird, als der Begriff der Beliebigkeit im
Empirismus und als die Zufilligkeit im Darwinismus.

Wenn Peirce dem Nezessarismus zugesteht, dass der Kosmos ein erkennbares ge-
setzmifliges System ist, dann muss dem Zufall eine Tendenz innewohnen, die ihn in
sein Gegenteil verkehrt; diese Perspektive ist er seiner Nominalismuskritik schuldig.
,Uberall ist das zentrale Faktum Wachstum und steigende Komplexitit“ (ebenda, 266),
und Komplexitit ist ein systematischer Zusammenhang, kein Chaos. Der Gedanke
liuft darauf hinaus, dass vom nominalistischen Ausgangspunkt aus die organologi-
sche Vorstellung eines vielfiltigen Zweckzusammenhangs entwickelt wird, der mecha-
nischen Gesetzen unterliegt, aber — den Mutationen bei den Lebewesen entsprechend
- stindig gewissermaflen unsauber funktioniert, so dass Ansatzpunkte fiir evolutio-
nire Neuerungen entstehen. Andernfalls wire Neues nicht erklirbar. So muss man
,schliefden, daf} es wahrscheinlich in der Natur ein Agens gibt, durch dessen Wirk-
samkeit sich die Komplexitit und Verschiedenheit der Dinge vermehren kann; und
daf? infolgedessen die Regel der mechanischen Notwendigkeit in irgendeiner Weise
Beeintrichtigungen erfihrt. / (..) Indem ich auf diese Weise reine Spontaneitit oder
Leben als ein Merkmal des Universums zulasse, das immer und iiberall wirksam ist
und, obwohl es durch das Naturgesetz in engen Grenzen gehalten wird, stindig un-
endlich kleine Abweichungen vom Naturgesetz hervorbringt und grofie nur unendlich
selten zulafit, erklire ich alle Vielfiltigkeit und Verschiedenheit des Universums, und
zwar in dem einzigen Sinne, in dem das, was wirklich sui generis und neu ist, erklart ge-
nannt werden kann. Die gewohnliche Sichtweise muf die unerschopflich vielférmige
Mannigfaltigkeit der Welt zugestehen, muf} zugestehen, daf das mechanische Gesetz
diese nicht im geringsten erkliren kann, daf} Vielfiltigkeit allein aus Spontaneitit ent-
stehen kann“ (ebenda, 266 f.).

Der Sinnzusammenhang verindert sich gegeniitber der monadologischen Idee des
Lebens dadurch, dass das, was dem entelechetischen Streben auf der Seite der einzel-
nen Lebewesen zukommt und mit der Verwirklichung aller moglicher Besonderhei-
ten verbunden ist, als ein zufilliger Impuls, als spontane UnregelmiRigkeit begriffen
wird. Beide Begriffe von einer Aktivitit im Einzelnen sind durchaus sehr dhnlichen
Vorstellungen geschuldet. Aber das entelechetische Streben ist an eine Verbindung
von Selbst- und Endzwecken der Organismen und von Subjektivitit gebunden. Zufall
hat dabei keinen Platz. Deshalb muss bei Peirce auch der Begriff eines Telos der Evo-
lution eine andere Fassung haben als im Rahmen des Entelechiebegriffs. Der Aspekt
des monadologischen und organologischen Grundmusters, dass die Einzelaktivititen
in ihrer besonderen Strebsamkeit Ausdruck des Sinnzusammenhangs des Gesamt-
systems sind, fehlt vollig.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Mit dem Begriff der Spontaneitit (als des Wesens des Lebens) fithrt er eine Ebene der
Aktivitit des Zufilligen ein, die gleichzeitig dazu tiberleitet, wie ,Gleichférmigkeit“ in
das zufillige Geschehen kommen kann. ,Meine Hypothese von der Spontaneitit je-
doch erklirt tatsichlich die UnregelmiRigkeit in gewissem Sinne, d. h. sie erklirt das
allgemeine Faktum der UnregelmiRigkeit, obwohl natiirlich nicht, wie jedes einzelne
nicht gesetzliche Ereignis nun auszusehen hat. Indem sie auf diese Weise das Band
der Notwendigkeit lockert, gibt sie aber gleichzeitig auch den Einfluf einer anderen
Art der Kausalitit Raum, wie sie im Verstand bei der Bildung von Assoziation wirk-
sam zu sein scheint, und befihigt uns zu verstehen, wie die Gleichférmigkeit der Na-
tur zustandegekommen sein konnte“ (ebenda, 267). Der Verweis auf den Aspekt des
assoziativen Denkens betrifft den Kontext, in dem das hypothetische Schlieflen auf
unsicherer Basis seine Kreativitit entfaltete. ,Etwas dadurch erkliren zu wollen, daf
man einfach sagt, es sei durch Zufall entstanden, wiirde in der Tat nichtig sein. Aber
das ist nicht das, was ich will. Ich mache vom Zufall zur Hauptsache nur Gebrauch,
um Raum zu schaffen fiir ein Prinzip der Verallgemeinerung, oder eine Tendenz, Ver-
haltensgewohnheiten zu formen, das meiner Ansicht nach alle Regelmifigkeiten her-
vorgebracht hat. Der mechanistische Philosoph gibt fiir die gesamte Spezifikation der
Welt nicht die geringste Erklirung, was beinahe genausoschlecht ist, wie sie einfach
dem Zufall zuzuschreiben. Ich schreibe sie zwar durchaus dem Zufall zu, aber dem
Zufall in Form einer Spontaneitit, die bis zu gewissem Grad regelmiRig ist“ (ebenda,
270).% Im mechanischen Materialismus wird nur geringfigig falscher gefragt als im
Nominalismus.

Die Seite der gesetzmifRigen Ordnung der Entwicklung, das, was aus der Aggregation
von aktiver Beliebigkeit hervorgeht und ein Telos in Gang setzt sowie aufrechterhilt, ist
in Gewohnheitsbildung verwirklicht. Damit bleibt die Evolutionstheorie mit der prag-
matischen Maxime in Einklang und prijudiziert ihre Wirksamkeit auf die Entwicklung
derVerhaltenstheorie. Aber auch hier bleibt Peirce der Pointe des Pragmatizismus treu.
Die Gewohnheiten enthalten den Ausblick darauf, was sein kénnte. Die Einzelwesen
leben gewissermafien hypothetisch. Die Funktion, die im aristotelischen Rahmen des
organologischen Denkens dem einzelnen Streben zukommt, wird durch die Tendenz
erfiillt, welche die Spontaneitit zu Gewohnheiten verfestigt. Das liegt wiederum daran,
dass auf der Binnenseite dieser praktischen Verhaltenstendenz die Zeichenfunktionen
eine entsprechende Wirkung haben. Die hypothetische Stof3richtung der Spontaneitit
baut auf die ihrerseits ,erweiternde* (ebenda, 253) induktive Bestitigung des Erreich-
ten an RegelmiRigkeit auf. Im Gegensatz zu den deduktiven Schliissen enthilt die In-
duktion etwas, ,das nicht in die Primissen impliziert ist“ (ebenda, 254) (vgl. oben Anm.
45), wenn sie diese ,als Prozefd der Bestitigung oder Uberraschung durch begegnen-
de Fakten“ (ebenda, 155), das heif3t ,als quantitative Wertung des Bestitigungsgrades®
(ebenda) nutzt. Aber das ist — bei aller Tendenz zur Erweiterung — zunichst doch ein
Vorgang der Absicherung einer Uberzeugung.

65 Peirce riumt in diesem Kontext einer Notwendigkeit mit Spontaneitit vermittelnden
Systementwicklung ,nach objektiver Logik [...] wie der von Hegel“ (Peirce 1970, 270)
Erklirungspotenzial ein und lisst das ,als offene Moglichkeit dahingestellt“ (ebenda). Das wire
die andere, zum Pragmatizismus alternative, universalienrealistische Perspektive, die an Kant
antinominalistisch angeschlossen hat. An anderer Stelle bekennt er sich auch zu einer Nihe
zum ,Objektiven Idealismus* Schellings.

17



118

EISEL

Wie aber transformiert sich diese latente Offenheit der Absicherung in Antizipation? Die
arrivierteste Form der Gewohnheitsbildung in der Evolution, die des Menschen, fithrt
das vor. Dieser Vorgang der momentanen Sicherheit eines ,verniinftige(n) Mensch(en)“
(ebenda, 398), besteht darin, ,daf} er nicht bloR Verhaltensgewohnheiten besitzt, son-
dern auch ein gewisses Maf3 an Selbstkontrolle tiber seine zukiinfrigen Handlungen
ausiiben kann. Das bedeutet jedoch nicht, dafi er ihnen einen willkiirlich bestimmbaren
Charakter verleihen kann, sondern im Gegenteil, da ein Prozefd der Selbstvorbereitung
darauf gerichtet sein wird, der Handlung (... einen festgelegten Charakter zu verleihen®
(ebenda). Bei der Gewohnheitsbildung schwindet die Willkiir; ein Selbst des Akteurs
wird bedeutsam und erzeugt in der Handlung ,Charakter“. Das nihert sich den nach
Selbstzweck strebenden Monaden weit an. Aber das Telos bestimmt sich ganz anders.
Es wird kein innerer Wesenskern ausgestaltet, wenn auf die Auflenwelt reagiert wird,
sondern ganz neue Problemlosungen werden aufgrund von Ermiidungserscheinun-
gen zur Gewohnheit. Dabei gewinnen die Probleme in einer Art innengewandter Ver-
gewisserung Einfluss auf die Zukunftsoffenheit der Gewohnheit. Der Anlass, der jener
Spontaneitit neuen Antrieb verleiht, ergibt sich aus einem ,Zweifel, der ,,immer einen
Ursprung aufler uns hat, gewdhnlich in einer Uberraschung“ (ebenda, 420). Ein ,Irrita-
tionsgefiihl, das Zweifel genannt wird, i. e. ein Gefithl, das eine Reaktion hervorbringt,
die darauf tendiert, eine neue Verhaltensgewohnheit der Erwartung aufzurichten. Ist
das erreicht, so gibt es eine neue plotzliche Emotion von >Heurekas, die aufgrund von
Ermiidung in den Wunsch itbergeht, eine Gelegenheit zu finden, um sie auszuprobie-
ren“ (ebenda, 514 f.).% Dieses Hin und Her bringt die einzelnen Akteure und den Kosmos
voran; zugleich tragt es ihrem spontaneistischen Wesen Rechnung.

Damit ist das Ganze der Entwicklung so organisiert wie die Wissenschaft, wenn sie
sich nicht nominalistisch missversteht; sie ist ja die arrivierteste Form von allgemeiner
Gewohnbheitsbildung. ,,(E)ine kosmogonische Philosophie (...) hitte anzunehmen, dafy
es im Anfang — unendlich weit zuriick — ein Chaos unpersonlichen Fithlens gab, das
ohne Verbindung oder Regelmifigkeit wohl eigentlich keine Existenz haben wiirde.
Dieses Fithlen, das in reiner Willkiir hier und da mutierte (was sporting; Hinzuf. Apel),
wiirde den Keim einer Tendenz zur Verallgemeinerung gelegt haben. Wahrend die an-
deren Mutationen (sportings; Apel) dieses Fithlens nur voriibergehend wiren, wiirde
dieser Keim die Fihigkeit haben, sich weiterzuentwickeln. Damit hitte eine Tendenz
zu Verhaltensgewohnheiten begonnen, und aus dem Zusammenspiel dieser Tendenz
mit anderen Prinzipien der Evolution hitten sich alle Regelmifligkeiten des Univer-
sums entwickelt. Zu allen Zeiten jedoch wird ein Element reinen Zufalls (Chance; Apel)
iiberleben, und es wird bestehen bleiben, bis die Welt ein absolut vollkommenes, ratio-
nales und symmetrisches System ist, in dem sich schlieflich in der unendlich entfern-
ten Zukunft der Geist kristallisiert“ (ebenda, 247).

Gott - menschlich gedacht: Pragmatistische Theodizee

Der kosmologischen Perspektive entspricht die der Forschergemeinde. Die Evolution
— wie auch immer dem Chaos entkommen — besteht aus einem Zusammenhang von Er-
eignissen, deren Erfolg so abliuft, wie das Verhalten der Forschergemeinde, wenn sie
bei der Uberpriifung ihrer bestitigten Erkenntnisse durch Anwendung auf neue Fille
immer im Blick hat, was diese brave Gewohnheit auch noch Weitergehendes bedeuten

66 Die Differenz zum behavioristischen Begriff der Reaktion ist eklatant.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

konnte und damit auf eine groflartige Zukunft zusteuert. In beiden Fallen geht es um
die Zunahme von erfolgreich gesicherten Uberlebensméglichkeiten durch eine Vielzahl
von Versuchen, sich Neues erschliefRend zu verhalten. So ergibt sich dann auch eine ver-
niinftige Definition von Gott, die sich an die pragmatische Maxime in der Wissenschaft
anlehnt. ,Ich bin der Ansicht, dafR die Existenz Gottes, soweit wir sie uns vorstellen
konnen, darin besteht, daf} eine Tendenz auf Ziele hin ein so notwendiger Bestandteil
des Universums ist, dafd die blofie Aktion des Zufalls auf unzihlbare Atome ein unver-
meidbares teleologisches Resultat hat. Eines der Ziele, die so zustandekommen, ist die
Entwicklung der Intelligenz und des Wissens; und daher wiirde ich sagen, daf} Gottes
Allwissenheit, menschlich gedacht in der Tatsache besteht, daf? die Erkenntnis in ihrer
Entwicklung keine Frage unbeantwortet a3t (ebenda, 225). Der Fallibilismus, den Peir-
ce in diesem Zusammenhang ,Skeptizismus“ sowie ,ein gesundes und weiterfithren-
des Stadium geistiger Entwicklung* nennt (ebenda. 223), ,liefle diese Allwissenheit als
einen regulativen, nicht aber als einen spekulativen Begriff zu“ (ebenda, 225). Das zeigt
auch auf dieser Ebene die kritische Widerspruchsbindung an Kant, das heif3t das tiber-
einstimmende Programm einer Vermittlung zwischen Rationalismus und Empirismus,
denn Kant nennt ja ebenfalls das Urteil nach Endzwecken ein regulatives Prinzip, das
mit der Idee Gottes als eines , Postulats* der praktischen Vernunft verbunden ist.*

Die pragmatistisch-universalienrealistische Art der ,Theodizee“ hat sich im Verhilt-
nis zu den metaphysischen rationalistischen Gottbeweisen eigentiimlich gewandelt.
Die epistemologische Gemeinsamkeit macht es Peirce leicht, ein Telos kosmischer
Entwicklung fiir objektiv gegeben und erkennbar zuzugestehen und mit dem Postulat
Gottes zu verbinden. Aber er expliziert dieses Zugestindnis an die christliche Meta-
physik einerseits ohne immanenten Rekurs auf irgendeine theologische Problematik
und andererseits mit Einschrinkungen, die ein empirisches Aquivalent zum Trans-
zendentalsubjekt darstellen. Er hilt sich an die Konstruktionslogik der Monadologie
und expliziert die darin enthaltenen Elemente eines entelechetischen Strebens, der
pristabilierten Harmonie des Ganzen, der konstitutiven Funktion von individueller
Freiheit, usw. gegen deren (aristotelischen) Sinnzusammenhang; das wird durch das
erfahrungswissenschaftliche Anliegen erzwungen. Die Sikularisation im Sinne der
pragmatischen Maxime sowie im Sinne der daraus folgenden verhaltenstheoretischen
Zukunftsgewandtheit der Instanz fiir sinnkritisch geltende Realitit, das heif3t der For-
schergemeinde, erzeugt eine szientistische und dem liberalen Denken angeniherte
Evolutionsidee. Denn die Begriffe der beliebigen Mannigfaltigkeit, des absoluten Zu-
falls, der reinen Spontaneitit und des gesetzmifligen Wachstums durch Verhaltens-
gewohnbheiten sperren sich gegen die christliche monadologische Idee des Lebens, der
zufolge eine pristabilierte Harmonie dafiir sorgt, dass das Streben nach Selbst- und
Endzwecken einem wohlvorbereiteten Ganzen angehért. Die Differenz gilt insbeson-
dere fiir die auf Beliebigkeit griindenden Aquivalente fiir die Freiheit des Einzelnen, eine
Freiheit, die im Gegensatz dazu im monadologischen Individualititsbegriff eine sol-
che im Rahmen der strebsamen Bindung an die iibergeordnete Harmonie ist. Bei Peirce
werden jene spontanen Beliebigkeiten insofern an den Empirismus angenihert begrif-
fen, alsin den daraus entstehenden Gewohnheiten ,ein Fall der allgemeinen Anpassung

67 Ein Postulat ,ist die Formulierung eines materiellen Faktums, das als eine Primisse
anzunehmen wir nicht berechtigt sind, dessen Wahrheit jedoch zur Giiltigkeit eines Schlusses
erforderlich ist“ (Peirce 1970, 256).

119



120

EISEL

von Produkten der Evolution an erkennbare Niitzlichkeit oder Zwecke“ (ebenda, 263)

vorliegt. Abweichend vom Nominalismus ist dies aber eine Funktion geistiger End-
zwecke — was die Verbindung zum christlichen Individualismus offen hilt. Der latente

Widerspruch wird dadurch aufgeldst, dass Peirce den Freiheitsbegriff in den der Selbst-
kontrolle tberfithrt.

In den Zweck-Mittel-Relationen ist nimlich gerade in den Gewohnheiten eine Offen-
heit fir Entwicklung enthalten, die funktional dem individuellen Telos der Lebewesen
entspricht. ,Nun hat man aber gefunden, dass die Anpassungen der Natur, so schén
und oft grofartig sie auch tatsichlich sind, nie ganz vollkommen sind; das obige Ar-
gument wendet sich also gerade gegen die absolute Exaktheit irgendeiner natiirlichen
Uberzeugung, die des Prinzips der Kausalitit eingeschlossen“ (ebenda). Die Unvoll-
kommenheit entspricht insofern dem monadologischen System, als dieses ja Vor-
bestimmtheit als Raum fiir neue Moglichkeiten prastabiliert. Die Freiheitsgrade der
Naturgesetze, die sich daraus ergeben, dass in diesen durch die mannigfaltige einzel-
ne Existenzweise eine Grundstruktur von Beliebigkeit enthalten ist, die damit ein-
her geht, dass die ,Verhaltensform* der Spontaneitit im Zufall begriindet ist, finden
sich in der Art und Weise wieder, wie logisch streng kontrolliertes Denken gleichwohl
geistige und handlungspraktische Freiheit verwirklichen kann. Denn Peirce 15st den
Begriff der Freiheit in die Strukturzusammenhinge von Selbstkontrolle beim hypo-
thesenschaffenden Umbau von Uberzeugungen auf; das ist seine ,besondere Art, den
Nezessarismus abzulehnen“ (ebenda, 548), das heif’t ohne das Ansinnen, ,zu beweisen,
dafd menschliches Handeln (in irgendeinem wesentlichen Grad) frei ist aufer in dem
Sinne, daf} ein Mensch eine Maschine mit automatischen Kontrollen ist, die iiberein-
ander in mindestens fiinf oder sechs Graden stehen. (...) Die Macht der Selbstkontrolle
bedeutet sicherlich keine Macht dariiber, was man in eben dem Augenblick tut, in dem
der Vorgang der Selbstkontrolle einsetzt. Sie besteht (...) erstens in einem Vergleich der
vergangenen Taten mit Maf3stiben, zweitens in der rationalen Uberlegung, wie man in
der Zukunft handeln wird, in sich selbst eine héchst komplizierte Operation, drittens
in der Bildung eines Entschlusses, einer starken Determination oder einer Modifika-
tion einer Verhaltensgewohnbheit. Dieses Verfahren der Selbstkontrolle ist ein Prozef3,
bei dem die logische Folge in eine mechanische Folge oder etwas dieser Art umgewan-
delt wird. Wie das geschieht, dariiber haben wir meiner Meinung nach noch keinerlei
Wissen“ (ebenda, 549).

Das, was bei den monadologischen universalienrealistischen Mitstreitern der Ver-
bindung von Vernunft und Freiheit fiir die Selbstkonstitution des Subjekts zugebilligt
und abverlangt wird und mit einer euphorischen Idee von Individualitit verbunden
ist, verlagert sich eigentiimlich niichtern auf die praktische Habitualisierung von belie-
biger Spontaneitit. Aus Selbstkonstitution von Freiheit wird Verhaltenskontrolle; der
Aspekt der Bindung von Beliebigkeit an Maf3stibe der Vernunft sowie hohere Werte
beim humanistischen Freiheitsbegriff findet sich in der Kontrolle wieder. Die dabei
entstehenden Gewohnheiten transportieren das Telos, das demgegeniiber im Urbild
auf Vollkommenheit bei der Verwirklichung von Méglichkeiten angelegt ist. Es ergibt
sich ein Telos des Nutzens von festen Gewohnheiten, das aber ebenfalls auf das Mogli-
che ausgerichtet ist. Denn in den hypothetischen Schliissen konstituiert sich das Reale,
und in der dem entsprechenden Zukunftsperspektive wiren bestitigte Uberzeugun-
gen Gesetze.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Das gilt fiir die materiellen biologischen Prozesse genauso wie fiir die Denkprozes-
se im Allgemeinen und auch jene der Wissenschaftler der Forschergemeinde. Diese
gottihnliche Gemeinschaft lisst den Vorgang der biologischen, der alltagspraktischen
sowie der wissenschaftlichen Gewohnheitsbildung aus Zufillen in einer unendlich
fernen Zukunft sich endgiiltig auskristallisieren; das heiflt aber, selbst die definitive
Vollendung der Vollkommenheit besteht aus Unabschliefbarkeit. Wenn die Zukunft
zur Realitit dazu gehort, und das folgt aus der konjunktivistischen Realititsdefinition
des Pragmatizismus, bleibt die endgiiltige Vollkommenheit entwicklungsfihig. Die
bestmogliche Welt kennt kein Halten, weil und solange einzelne Spontaneitit in
Selbstkontrolle und Gewohnheiten wirkt.

Peirces’ Art der Nominalismuskritik konstituiert eine eigentiimlich positive Gelassen-
heit gegeniiber Transzendenz. Wenn die Erkenntnis objektiver Wirklichkeit nicht aus-
geschlossen werden soll, dann muss es einen Zugang zu der Ebene ihrer Existenz ge-
ben. Transzendenz im Sinne einer Instanz fiir objektive Geltung sowie die Moglichkeit
des Zugangs zu ihr unter Einschluss einer Verantwortlichkeit fiir ihre Realisierung ist
eine zwingende Konsequenz der Ausgangsposition. Deshalb ist es fiir Peirce problem-
los, eine Metaphysik der Evolution zu entwerfen — obwohl er die Geltungskriterien fiir
Objektivitit im Erkenntnisprozess strikt auf hochst praktische weltliche Operationen
griindet. Transzendenz und Pragmatismus widersprechen sich im Pragmatizismus
nicht. Aber getreu jener Operationen und ihres Ortes, an dem sie stattfinden, ergibt
sich die wenig an Hoheres gemahnende Definition von Gott durch die ins Unendliche
reichende transzendentale Funktion der Forschergemeinde. Deren Existenz ermdg-
licht und assimiliert gewissermaflen Transzendenz, und ihre Arbeit organisiert ein
metaphysisches Telos praktisch.

So wird der metaphysische Charakter der Kosmogonie, der damit einhergeht, dass
die Ablehnung des metaphysischen Apriorismus sowie — auf einer ganz anderen Ebe-
ne — die Ablehnung der Transzendentalphilosophie dem Empirismus entgegenkommt,
obwohl der Ausgangspunkt in der Sinnkritik des Nominalismus liegt, eigentiimlich
verweltlicht und praktisch: Gewohnheiten machen fiir selbstkontrollierte Wesen alles
moglich.

Ziellose Neugier: Instinktive Gefiihlsausbriiche vergeistigen den Evolutionsprozess

Die so entstandene Evolutionstheorie versteht sich nicht als empirische Theorie des Le-
bens wie etwa diejenigen von Darwin oder Lamarck, sondern als die mégliche , Archi-
tektonik“ von Theorien iiber das kosmische Ganze mit dem paradoxen Bestreben, der
Selbstoffnung eines sich selbstabschlieffenden Anpassungssystems Rechnung zu tra-
gen im Gegensatz zu einem strikten monistischen mechanischen Materialismus einer-
seits und einer ziellos gedachten Evolution andererseits. Es handelt sich also um eine
Metatheorie, innerhalb derer verschiedene empirische Evolutionstheorien zu ihrem
(relativen) Recht kommen konnen. Die Seite der Beliebigkeiten und Zufille kommt
dem Darwinismus entgegen, die Seite der Anstrengungen, die zu Gewohnheiten fith-
ren, dem Lamarckismus.®® In diesem Rahmen sind also die jeweiligen empirischen
Hypothesen zugelassen, und die Forschergemeinde muss sich an die Arbeit machen.

68 ,Lamarcks Theorie aber liefert Peirce das Analogon zu seiner Theorie positiven Erwerbs von
Verhaltensgewohnheiten durch zielbezogene Anstrengung; sie erméglicht so ein zugleich uni-
versalienrealistisches und objektividealistisches Von-innen-Verstindnis der Evolution [...].

121



122

EISEL

Auf der Metaebene steuert Peirces falsifikationistischer Universalienrealismus die

Sakularisation der Monadologie in einer Theorie des objektiven Geistes®, welche die

Anliegen und inhaltlichen Grundbegriffe des Empirismus/Liberalismus dennoch ein-
bezieht. Der objektive Geist ist in den Verhaltensgewohnheiten, die aus verniinftigem

Zeichengebrauch bestehen, real.” Erwigungen iiber das geistige Prinzip und Gott an-
zustellen, die iiber das hinausgehen, was sich davon als Natur sowie als verniinftige

Gewohnbheiten, sie zu erkennen, kristallisiert hat, ertibrigen sich. Real ist das Erkenn-
bare, dessen Wahrheit im Unendlichen verwirklicht werden kénnte. Der Konjunktiv

ergibt die theoretische Moglichkeit, in der unspektakuliren Welt der Gewohnheiten

von Lebewesen im Vertrauen darauf zu beobachten, dass das dem Prozess der meta-
physisch begriindbaren Evolution gerecht wird. Das verhindert den nominalistischen

Verzicht auf die Wahrheit, die transzendentalphilosophische Hypostasierung des Sub-
jekts und den reduktionistischen Determinismus des mechanischen Materialismus.
Der Preis ist ein Idealismus, der metatheoretisch unausweichlich ist, aber theoretisch

recht unanstdfig, nimlich erfahrungswissenschaftlich ,versachlicht®, konstruiert ist.
Der universelle Geist sieht sich in Gewohnheiten und Zeichenfunktionen - kurz- und

langfristig durch die Forschergemeinde praktiziert — realisiert, sowie in einer falsifi-
kationistischen Strategie der Forscher kontrolliert zur Diskussion gestellt.

Gleichwohl ist diese metatheoretische Architektur zugleich eine Entwicklungstheorie

mitdem Anspruch, auch der Idee des Lebens gerecht zu werden. Aber Peirce formuliert
das nicht in den herkdmmlichen biologischen Termini, sondern als epistemologische

Problemstellung: Wie ist das Verhalten von Materie und Geist so vorzustellen, dass

ein Ubergang von der einen in die andere Sphire als Entwicklungsprozess begriffen

werden kann, der das biologische Evolutionsgeschehen einschlief3t? Das biologische

Leben wird dann so begriffen, dass die anorganische und die organische Materie unter
der Perspektive ihrer ins Geistige transformierbaren Eigenschaften gesehen werden.
Die semiotische und pragmatistische Explikation des geistigen Geschehens ermég-
licht das. ,Einen kosmogonischen brauchbaren Aspekt von >Erstheit< konnte Peirce

hier bereits dem aristotelischen Begrift der Materie entnehmen: Materie als reine Mdg-
lichkeit liefd sich als das — von Peirce stets gesuchte — nicht mehr weiter zu erklirende,
da von jeder Erklirung vorausgesetzte, Element des Weltanfangs, ja als das absolute

Nichts der Schopfung auffassen (mit Quellenangaben von Peirce und Verweisen auf
Heidegger und Bloch; U. E.). Hier konnte auch der zwar nicht geforderte, aber doch
erwiinschte Zusammenhang mit der religiésen Uberlieferung hergestellt werden (dito
Quellenverweise). Freilich konnte Peirce als naturwissenschaftlich geschulter Denker
nicht die Aspekte der faktischen Existenz und Determiniertheit durch Gesetze im mo-
dernen Begriff der Materie iibersehen. Aber gerade sie erlaubten es ihm, das Gesamt-
phinomen der Materie im Sinne seiner drei Fundamentalkategorien gewissermaflen

(D)as Prinzip des Darwinismus [hingegen] (wird) [...] gegen den mechanistischen >Nezessaris-
mus«verteidigt“ (Apel 1970, 134 f.; Zitat Erginzung sowie gram. umgestellt, U. E.).

69 ,Die einzige einsichtige Theorie des Universums ist die des objektiven Idealismus, dafl Materie
erstarrter Geist ist, verfestigte Verhaltensgewohnheiten werden zu physikalischen Gesetzen“
(Peirce 1970, 240).

70 Vgl. zum ,geistigen Erbe“ oben das sinnkritische Verhiltnis von absolutem Geist und dessen
Realitit in der Materie bei Aristoteles sowie die entsprechende christliche Losung fiir das Ver-
hiltnis von Gott und Schépfung.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

von innen zu interpretieren. So begriff er, im Sinne der >Erstheit, die Innenseite des
Moglichkeitskontinuums der Materie als Spontaneitit, Freiheit und in eins damit als
intensives Gefiihl oder sQuale-Consciousness« (mit Belegzitaten; U. E.), im Sinne der
>Zweitheit« die Innenseite der brutal faktischen (widerstindigen) Existenz der Mate-
rie als Wille bzw. >Contraction« des Vagen (dito Quellenverweise), und, im Sinne der
>Drittheit’, die Innenseite der Gesetzlichkeit als Gewohnheitserstarrung, womit zu-
gleich der fiir den mechanistischen Aspekt der Materie charakteristische Grenzfall der
Geistinnerlichkeit und Spontaneitit angezeigt ist“ (Apel 1970, 136 ff.).

Eingedenk dieses metatheoretischen semiotischen Rahmens ist es also entscheidend,
die Méglichkeiten fiir einen vorstellbaren Ubergang zwischen der mechanistischen
Funktionsweise der Materie und der gewissermaflen geistigen Verfassung dieser Ma-
terie — gedacht als Perspektive auf Méglichkeiten — zu konstruieren. Dazu eignet sich

die pragmatistische Ebene, die diese Verbindung verhaltenstheoretisch zu explizieren

erlaubt, und damit den evolutionstheoretischen Aspekt ins Spiel bringt. ,,(W)enn wir

zugeben, dafd die Phinomene der Materie nur das Ergebnis einer firr unsere Wahr-
nehmung vollstindigen Herrschaft der Verhaltensgewohnheiten itber den Geist sind,
so bleibt nur noch zu erkliren, warum im Protoplasma diese Gewohnheiten in einem

kleinen Ausmaf aufgebrochen sind, derart daf3, gemif dem Gesetz des Geistes, nach

jener speziellen Klausel desselben, die zuweilen das Prinzip der Anpassung genannt
wird, das Gefiihl intensiviert wird. Nun werden Verhaltensgewohnheiten im allgemei-
nen auf folgende Weise aufgebrochen. Reaktionen enden gewéhnlich mit der Besei-
tigung eines Reizes; denn die Erregung dauert so lange, wie der Reiz gegenwirtig ist.
Dementsprechend sind Gewohnheiten Weisen des Verhaltens, die mit der Beseitigung

von Reizen verbunden sind. Wenn aber die erwartete Beseitigung des Reizes ausbleibt,
dauert die Erregung an und wichst, und nichtgewohnheitsmifige Reaktionen finden

statt; diese tendieren dahin, die Verhaltensgewohnheit zu schwichen. Wenn wir nun

annehmen, daf} die Materie niemals mit absoluter Prizision ihren idealen Gesetzen ge-
horcht, dafd vielmehr fast unmerkliche zufillige Abweichungen von der RegelmaRigkeit

stattfinden, so werden diese im allgemeinen gleich winzige Wirkungen hervorbringen.
Aber Protoplasma ist in einer aulerordentlich unstabilen Verfassung; und es ist das

Charakteristikum unstabilen Gleichgewichts, dafd ... auRerordentlich kleine Ursachen

iiberraschend grofie Wirkungen hervorzubringen vermégen. Hier werden also die

gewohnlichen Abweichungen von der Regelmifligkeit andere zur Folge haben, die sehr

grofd sind. Und die grofien Zufallsabweichungen vom Gesetz, die so hervorgebracht

werden, werden die Tendenz haben, die Gesetze noch weiter aufzubrechen, gesetzt

nur, diese sind von der Art von Verhaltensgewohnheiten. Nun wird dieses Aufbrechen

der Verhaltensgewohnheit, nach dem Gesetz des Geistes, von einer Intensivierung des

Gefiihls begleitet sein. Das Nerven-Protoplasma ist aber zweifellos in der unstabils-
ten Verfassung der Materie iiberhaupt; folglich wird hier das resultierende Gefithl am

stirksten sein“ (Peirce in Apel 1970, 138 f.; Auslassung im Original).

Hier wird in einer semiotischen und pragmatistischen Perspektive der darwinisti-
schen Seite der Evolution so weit wie méglich Rechnung getragen; im Inneren der

Lebewesen kann sich das Wesen ihrer Anpassungsgewohnheiten verindern, so dass

der Anpassung beliebige individuelle Varianten zur Verfigung stehen. Allerdings ent-
hilt der Prozess anders als bei Darwin eine Zielrichtung - eine geistige Qualitit. Die

71 Zur weiteren Erlduterung der drei Kategorien vgl. Apel 1967, 48 f.

123



124

EISEL

Macht der Materie — die als solche Ausschliefilichkeit ihres Gesetzescharakters nur

in ,unserer Wahrnehmung* existiert (Peirce) — wird auf ihrer immanenten, die geis-
tigen Funktionen betreffenden Existenzebene (als Nerven-Protoplasma) gewisserma-
Ren gebrochen und zugleich (im mechanisch-materialistischen Sinne) gewiirdigt. Es

wird gezeigt, wie Materie von sich aus als ungeistiges Medium auf den Geist zustrebt,
sich ,spontaneistisch“ von Gewohnheiten durch normale Ungereimtheiten bei der Ge-
wohnbheitsbildung befreit, und gerade damit der ihr zukommenden (aristotelischen)

Idee der Moglichkeit, das heif3t ihrem potenziellen geistigen Gehalt, auf eigenstindige

Weise gerecht wird. Das ist die Evolution aus der paradoxen (geistig-hypothetischen)

Perspektive der immerwihrenden Sprengung aller Gewohnheiten bei der Gewohn-
heitsbildung, die ja das sichere Gefiige der Wirklichkeit als Moglichkeit ausmacht.
Auf Gefithl und dessen Intensitit verweist Peirce in diesem Zusammenhang, weil

das ,fundamentale Gesetz geistiger Tatigkeit (...) in einem Streben zur Verallgemeine-
rung* (Peirce 1970, 238) besteht. Darin eingeschlossen: , Fithlen hat das Bestreben, sich

auszudehnen; Verbindungen zwischen Gefithlen rufen Gefiihle hervor; benachbarte

Gefiihle werden assimiliert“ (ebenda). ,All das sind nur immer wieder neue Formu-
lierungen des einen Gesetzes geistigen Wachstums* (ebenda). Bei Wiederholung bil-
den sich Gefithlsgewohnheiten heraus. Das kognitive Ergebnis: , Das Bewuf3tsein von

einer solchen Verhaltensgewohnheit konstituiert einen allgemeinen Begrift* (ebenda).
Aber das tibliche psychologische Reden iiber Gefiihle ist problematisch. ,Man kann die

Verschwommenheit psychologischer Begriffe korrigieren, wenn man sie mit physio-
logischen Vorstellungen verbindet. So kann man annehmen, daf} Fithlen tberall da

existiert, wo eine Nervenzelle sich im Zustand der Erregung befindet“ (ebenda). Die

Zellen reagieren dabei aufeinander und leiten Reize weiter. In der Folge: ,Allgemeine

Begriffe entstehen, wenn sich in der Nervensubstanz Verhaltensgewohnheiten

bilden, die Verinderungen im Molekularbereich sind, welche aus der Aktivitit der

Nervensubstanz folgen“ (ebenda). So trigt die lebendige Materie die Tendenz zur

Verallgemeinerung in sich; sie vereint Gesetzmifligkeit mit Instabilitit auf der

Grundlage, dass Gefiihlserregungen im molekularen Bereich Gewohnheiten erzeugen

und zugleich in neue transformieren. Darin liegt ein antizipatives Moment von Spon-
taneitit, das auf geistige Verallgemeinerung zuliuft.

Die Seite der Spontaneitit wird von Peirce im Rahmen des Uberleben sichernden Ver-
haltens auch als ,Instinkt“ bezeichnet. Der Instinkt betrifft offenbar unkontrollierte,
aber unverzichtbare Vermégen, praktisch erfolgreiche Uberzeugungen zu initiieren.
Der universelle Lernprozess, den die Forschergemeinde erzeugt und garantiert, griin-
det auf der Verlingerung des Instinkts in die kognitiven Prozesse, die nun aber der
Selbstkontrolle der Forscher unterliegen. ,Zum Gliick ist der Mensch nichtin der gliick-
lichen Lage, mit einer kompletten Batterie von Instinkten ausgerichtet zu sein, um je-
der Situation gerecht zu werden; er sieht sich somit zum abenteuerlichen Geschift des

Schlufifolgerns gezwungen, bei dem die Vielen Schiffbruch erleiden und die Wenigen
zwar kein altmodisches Gliick finden, aber einen glinzenden Ersatz, den Erfolg. ... Wir
verfahren im ganzen also am besten, wenn wir unser Verhalten so weit wie moglich
auf den Instinkt griinden; aber soweit wir schlu8folgern, mit streng wissenschaftlicher
Logik schluf3folgern (Peirce in Habermas 1968, 172; Auslassung im Original). In den
Instinkt und die Schlussfolgerungen eingelagert ist ein beiden gemeinsamer Antrieb.
,Es ist vollig richtig, dass der gnostische Instinkt die Ursache jeglichen rein theoreti-
schen Forschens ist und daf? jede wissenschaftliche Entdeckung eine Befriedigung der



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Neugier darstellt. Aber es ist nicht wahr, daf reine Wissenschaft erfolgreich betrieben
werden wird oder betrieben werden kann, in der Absicht, diesen Instinkt zu befriedi-
gen ... Die Neugier ist ihr (-der theoretischen Wissenschaft«; Hinzufiigung Habermas)
Motiv; aber die Befriedigung der Neugier ist nicht ihr Ziel“ (Peirce in ebenda, 171; Aus-
lassung im Original).” Der Instinkt hat offenbar den gleichen Richtungsimpuls wie das
Innere der Abduktion, die ja bei jeder Bestitigung iiber das real Bestitigte hinaus auf
das auch noch moégliche Neue eingestellt ist. Das Kontinuum von Materie und Geist
hat eine Entsprechung auf der Ebene des Auslebens kognitiv wirksamer Antriebe. Das
bestimmende Denkmuster, das den Reduktionismus verhindert, ist — ganz wie bei der
Idee der Individualitit — die unteilbare Einheit in der Differenz. Denn ,(w)ire der Er-
kenntnisprozef unmittelbar ein Lebensprozefl, dann mifite die Erfiillung des erkennt-
nisleitenden Interesses ebenso die direkte Erfahrung eines Bediirfnisses herbeifiihren
wie eine Instinktbewegung® (ebenda, 172). Aber ,Erfolg bemifit sich an Problemlésun-
gen, die einen vitalen und gleichzeitig einen kognitiven Stellenwert haben. So steht das
>Interesse« weder mit jenen animalischen Verhaltenssteuerungen auf einer Stufe, die
wir Instinkte nennen kénnen, noch ist es andererseits aus dem objektiven Zusammen-
hang eines Lebensprozesses ganz herauszul6sen. (...)/Freilich kann ein Interesse dieser
Art nur einem Subjekt zugerechnet werden, das den empirischen Charakter einer aus
der Naturgeschichte hervorgegangenen Gattung mit dem intelligiblen Charakter einer
die Welt unter transzendentalen Gesichtspunkten konstituierenden Gemeinschaft
vereinigt“ (Habermas 1968, 173)” — bei Peirce die Forschergemeinschaft.

Systembildende Spontaneitat

Dem Geist jener zum Neuen dringenden Kontinuitit der Evolution, der in der Ge-
meinschaft der Forschenden wirkt, steht — wie mehrfach ausgefiithrt - ein gegenteili-
ger Prozess gegenilber, getreu der Tendenz von Peirce, sich nicht um den Widerspruch
herum zu driicken, der in der erkenntnistheoretischen Fragestellung angelegt ist, aus
der Perspektive und auf Grundlage allein subjektiver Vermdgen giiltige Aussagen iiber
objektive Gesetzmifligkeiten machen zu wollen. Apel verweist darauf, dass Peirce zu-
gleich die Gegenstrategie verfolgt, ,wonach die Evolution wesentlich den Charakter
einer Begrenzung des urspriinglichen Kontinuums der Moglichkeiten durch >Habit-
taking« hat“ (ebenda, 139). Die Welt ist keine Explosion von spontaneistischer Man-
nigfaltigkeit, sondern doch ein System. Diese Doppelstrategie verweist auf zweierlei:
einerseits auf die Beschiftigung von Peirce mit Spencer. Der hatte ebenfalls eine Evolu-

72 Hierliegt der entscheidende Unterschied zu den iiblichen vulgarpsychologischen Postulaten der
rationalistischen Wissenschaftstheoretiker, wenn sie dem Forschungsfortschritt von der Seite
des Context of Discovery her beikommen wollen.

73 Habermas kritisiert dort die Ldsung von Peirce als defizitir, weil dem Funktionskreis
instrumenteller Rationalitit verhaftet, eine Losung, die die Implikationen des transzendentalen
Anspruchs nicht einlésen kann. , Er hitte bei fortgefithrter Analyse darauf stofien miissen, dafy
der Boden der Intersubjektivitdt, auf dem die Forschenden immer schon stehen, wenn sie iiber
metatheoretische Fragen einen Konsens herzustellen versuchen, nicht der Boden der prinzipiell
einsamen zweckrationalen Handelns ist“ (Habermas 1968, 176). Diese Kritik ist unbenommen; sie
tangiert die Reichweite der Peirce’schen Wissenschaftstheorie im Verhiltnis zur Analytischen
Philosophie und den Scheinproblemen des Streits rund um den Wiener Kreis und Popper sowie
seiner Evolutionstheorie im Verhiltnis zum Behaviorismus nicht. Zu diversen Relativierungen
der Habermas’schen Kritik an Peirce vgl. Apel 1970, ausgehend vom Namenregister S. 554.

125



126

EISEL

tionstheorie entworfen, die den gesamten Bereich der Natur und des gesellschaftlichen
Lebens iiberspannte. Dabei hatte er als Grundprinzip der Evolution die Widerspruchs-
bindung von differenzierenden und integrierenden Prozessen formuliert. Insgesamt
wiirde das System beim Austragen dieses Widerspruchs irgendwann einen stabilen
Gleichgewichtszustand einnehmen - so seine These. Peirce hatte Spencer aber ,aus
vier Gritnden unlogisch(es) Denken* (Peirce 1970, 233 f.) attestiert und resiimiert: , Kurz,
Spencer ist kein philosophischer Evolutionist, sondern nur ein Halb-Evolutionist oder,
wenn man will, nur ein Halb-Spencerianer. Nun verlangt die Philosophie aber einen
durchgreifenden Evolutionismus oder aber itberhaupt keinen“ (ebenda, 234). Im Hin-
blick auf die gemeinsame Uberzeugung, dass ,die Welt ein absolut vollkommenes, ra-
tionales und symmetrisches System ist, in dem sich schliefilich in der unendlich ent-
fernten Zukunft der Geist kristallisiert hat, gibt es konsequenterweise die Differenz
zu Spencer, dass das kein stabiler Gleichgewichtszustand sein wird, denn es wird sich
unendlich fortsetzen, dass ,Zufallsabweichungen vom Gesetz, (...) so hervorgebracht
werden®, dass sie ,die Tendenz haben, die Gesetze (...) aufzubrechen“ (vgl. oben).

Diese Differenz verweist auf den zweiten Aspekt jener Strategie, der Spontaneitit Be-
grenzung entgegen zu setzen. So wie auch bei Spencer, bei diesem aber mechanis-
tisch reduziert, zeigt sich der monadologische und christliche Hintergrund, der den
Lebensbegriff bestimmt. Dieser Begriff ist bei Peirce dann weder der rationalistisch-
aprioristische von Leibniz noch der gegen Leibniz (im Darwinismus) empiristisch mo-
dernisierte. Trotz der Differenz zur Monadologie kniipfte er aber an die teleologische
Vorstellung organischer Entwicklung an, die an der humanistischen Idee der Indivi-
dualitit ausgerichtet ist. Das ist das Muster, wie in der Monadologie offene Prista-
bilation durch Méglichkeiten mit einer Struktur von in allseitiger Wechselbeziehung
stehender Individualitit verkniipft ist, das heiflt: die Ausrichtung auf die Verwirkli-
chung von Méglichkeiten als Ausgestaltung eines Systems der Begrenzung konzipiert
ist. Zugleich nutzt Peirce in Widerspruchsbindung an den Darwinismus dessen Evolu-
tionsidee fiir die Explikation eines Verhaltens, das in den materiellen Einzelprozessen
so verankert ist, dass aus der prastabilierten Harmonie eine Art fortschrittsbewusster
Zufallsgenerator wird.

Pragmatistische Sakularisation

Im urspriinglichen rationalistischen Kontext ergibt sich , Leben“ als ein erfahrungswis-
senschaftlich erfassbarer, also natiirlicher Ausdruck der Gnade Gottes in Gestalt von
organisch aufgebauten ,Vielheiten, die zugleich das Wesen des Strukturprinzips der
Welt, das entelechetisch Strebende von Monaden, verkdérpern. Damit ergibt sich die
Merkwiirdigkeit, dass gerade die Reflexion des Wesens der christlich-humanistischen
Kultur, des Individuellen in seiner neuzeitlichen Form der allgemeingiiltigen Kristal-
lisation von Subjektivitit, in der Metaphysik als ein itbergreifendes Naturprinzip auf-
taucht. Die Organismen bilden zwischen den Mechanismen und den selbstbewussten
Wesen ein eigenes Reich. Auch damit wird der Niedergang der christlichen Metaphysik
(und der Theorie gottlicher Gnade) eingeleitet. Diese Ebene der Naturalisierung der
Idee der Individualitit nimmt — den zu vertretenden Klassenpositionen entsprechend
in differierenden Naturrechtslehren — unterschiedliche Formen an. Ganz prinzipiell
stehen sich das abstrakt mechanistische und das monadologische Paradigma gegen-
iiber; aber beide sind universalienrealistisch. In einer zweiten — gemeinsamen — Front-
stellung schliefen diese beiden Traditionen den Empirismus aus. Zwei der Linien, die



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

sich eigentlich ausschliefien, die des universalienrealistischen monistischen Materia-
lismus — das heif3t des ,mechanischen Materialismus“ der franzdsischen Aufklirung
— und die des nominalistischen englischen Empirismus, bilden trotz ihres epistemolo-
gischen Widerspruchs dann gemeinsam die szientifische Tradition der Wissenschafts-
theorie der Erfahrungswissenschaften aus. Demgegeniiber wird die monadologische
Seite des Rationalismus iiber die Geschichtsphilosophie weitergefiihrt und gelangt von
dort — parallellaufend - in die klassifizierenden Naturwissenschaften und in die so-
genannten Geisteswissenschaften. Sie bestimmt in der Folge in den hermeneutischen
Traditionen deren anti-szientistische Grundhaltung.

In den Naturwissenschaften wurde diese monadologische Linie des Individualitits-
begriffs vorrangig in der Geographie und der Okologie fortgefiithrt. Der Stufenbau der
christlich gedachten Welt gelangt in diese Wissenschaften, indem — durch die Ver-
arbeitung des Leibniz’schen Systems in der spiter als ,idiographisch“ bezeichneten Idee
der Vollendung von Individualititen als Verallgemeinerungsprinzip — das monadische
Prinzip auf die Erdriume, die Geschichte und auf die Idee des Lebens angewandt wird.

Das universalienrealistische christlich-humanistische Erbe, das in Peirce weiterwirkt
und ihn die Einheit des Widerspruchs zwischen Notwendigkeit und Freiheit in der
Ubersetzung in die evolutionire Einheit von Gewohnheitsverfestigungen und Spon-
taneitit aufrechterhalten lasst, formuliert dieser aus der Perspektive der modernen
Experimentalwissenschaften sowie vom Stand der biologischen Entwicklungstheorien
aus. Um die immanenten Spannungen zwischen den verschiedenen Grundlagen aus-
zubalancieren, musste er die moderne Semiotik, eine fallibilistische Forschungslogik
und eine metaphysische Evolutionstheorie sowie den Pragmatismus erfinden und die-
sen mit einer eigenen Verhaltenstheorie gegen den Behaviorismus verteidigen. Und da
er weder den aprioristischen Universalienrealismus noch den Nominalismus theolo-
gisch beerben wollte, musste er — durchaus in einer eigenartigen positiven Einstellung
zur Transzendenz — einen atheistisch-evolutionistischen Gottesbegriff formulieren.
So konnte Peirce ,ohne sich in einen Widerspruch zu verwickeln, zugleich eine Theo-
rie der >Emanzipation« des schopferischen Lebens >svom Gesetz< und eine Theorie der
Rationalisierung und sogar der Personalisierung des Universums durch >Habit-taking«
vertreten“ (Apel 1970, 140).

Weil Peirce sich aller theologischer und aprioristischer Aspekte des universalienrea-
listischen Denkens entledigt, ohne den Standpunkt dieses Denkens im Verhiltnis
zum Nominalismus zu verlassen, gelingt es ihm, die Idee der Evolution des Lebens
ganz im Fahrwasser der modernen Biologie und Verhaltenstheorie, aber gegen den
Behaviorismus, zu formulieren. Er schlieRt an die Scholastik und die rationalistische
Metaphysik sowie an den Empirismus ebenso an, wie an die Transzendentalphilo-
sophie und bezieht die beiden dominierenden empirischen Evolutionstheorien ein.
Trotz der experimentalwissenschaftlich bestimmten Evolutionstheorie schliefit er
dabei auf seine Weise an die abendlindische Idee des Lebens an, die dem christlich-
humanistischen Begriff der Individualitit folgt. Peirce formuliert eine Theorie der
Koordination von zwei Ebenen, die sich ausschliefen: der Einheit von Méglichkeit
und Notwendigkeit. Diese Einheit realisiert eine Paradoxie. Er hat die Notwendig-
keit der Aufrechterhaltung dieses Widerspruchs ernst genommen, das heiflt jeden
Reduktionismus bekimpft; und er hat die Unteilbarkeit, das heifft die Einheit, ge-
nauso ernst genommen. Das verbindet ihn mit dem Deutschen Idealismus, mit dem

127



128

EISEL

er sympathisierte — insbesondere in einer Art Widerspruchsbindung mit der Stof3-
richtung der Transzendentalphilosophie sowie den objektivistischen Varianten des

Idealismus bei Schelling und Hegel. Er unterscheidet sich (vor allem auch an philo-
sophischer Tiefe) von jenen drmlichen Theorien, die das Verhiltnis zwischen Gesetz

und einzelner Spontaneitit (oder Geist und Materie, Notwendigkeit und Méglich-
keit, Vorbestimmung und Freiheit) — der aufgeklirten, sikularen Moderne zu Diens-
ten — reduzieren und naturalistisch versachlichen.

Auf der anderen Seite gibt es den Unterschied zur hermeneutischen Tradition, die da-
fiir, dass sie das Erbe der Theologie und der Metaphysik gesellschaftswissenschaftlich

verwaltet, den Preis zahlt, die experimentalwissenschaftliche Methode aus der Zustin-
digkeit fiir die Erkenntnis anderer als der natiirlichen Prozesse auszuschliefRen. Peirce

dagegen hat den Innenraum jener paradoxen Verbindung von Universalienrealismus

und Nominalismus durch die Semiotik ausgefiillt - eine an den Universalienstreit der

Scholastik angeschlossene, jedoch eigenstindig systematisch umfassend formulierte

Theorie. Deren Kategorien sind als eigene Funktionszusammenhinge jeweils von den
beiden Seiten jener widerspriichlichen Pole Materie und Geist aus theoretisch zu beset-
zen. Auf diese Weise kann verniinftig nachvollziehbar und verniinftig aufeinander be-
zogen erkenntnistheoretisch iiber beide Seiten im Verbund , pragmatistisch* gedacht
werden. Deshalb konnte er getrost experimentalwissenschaftlich modernisieren, ohne

auf die Tiefe der paradoxen Fragestellungen verzichten zu miissen, die der Idee der
Individualitit anhaften und auch die Idee des Lebens iiberhaupt bestimmen. Die prag-
matistische und semiotische Explikation der Metaphysik neutralisiert gewissermafien
den von ihm selbst bekampften Reduktionismus, der spontaneititsschwangere Pro-
zesse des Protoplasmas langfristig sich idealistisch in ,Geist* ,kristallisieren“ lisst.
Das letztendliche Primat des Geistes realisiert sich empirisch modernisiert durch die

zeichentheoretisch ermdglichten Gewohnheiten der Forschergemeinde — wie an jener
niichtern sikularen Definition des Gottesbegriffs erkennbar.

Ob die Funktionsweise des Lebens objektiv so abliuft, wie die vielen Biologen — wel-
cher paradigmatischen Herkunft auch immer — es beobachten, sei dahingestellt. Pop-
per belehrt uns dariiber, dass diese Beobachtungen theoretisch wohlvorbereitet statt-
finden; dies gerade auch in der Hinsicht, dass bereits beim heuristischen Gebrauch
der Verstandestitigkeiten, das heifft wenn Hypothesen entwickelt werden, apriorische
Vorgaben wirken. Keine Gedanken hat er sich dariiber gemacht, was wohl die apriori-
schen Vorgaben seines Paradigmas, mit dem er den Empirismus und die Behavioris-
ten angreift, sein mogen. ,Genetisch“ sind sie jedenfalls keineswegs, sondern kulturell
und ideengeschichtlich, zu guter Letzt theologisch — aber davon hat er, wie seine Mit-
streiter und auch seine Kontrahenten in jenem euphorischen Aufbruch der Philoso-
phien der Erfahrungswissenschaften nach der Jahrhundertwende zum 20. Jahrhun-
dert, nicht viel verstanden.

Welche empirische Bedeutung seine lebendweltlich ja wunderbar einleuchtende Evo-
lutionstheorie hat, sei daher den Empirikern tiberlassen. Sie kénnten Forschungs-
designs entwerfen, in denen die bedingten Reflexe von Hunde-, Ratten- oder Raben-
gehirnen auf apriorische Wahrnehmungsstrukturen und -pline untersucht werden.
Die Behavioristen konnten die Ergebnisse in ihrem Sinne umdeuten usw. usf. Fiir die
Anhingerschaft der jeweiligen Paradigmen konnte es aber eine heilsame, aufklirende
Durchleuchtung ihrer naiven Fixierung auf den ,Context of Justifikation sein, wenn



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

sie einen Blick in die ihnen verborgenen Funktionsweisen ihres ,Context of Discove-
ry“ zuliefRen. Das kénnte nicht nur Aufgeregtheiten im empirisch ausgetragenen Streit

iiber die Organismen ersparen, sondern auch dariiber informieren, was sie sich jeweils

mit dem Hintergrund ihrer Tatsachenbeobachtungen politisch einhandeln, denn mit

den epistemologischen Paradigmen gehen auch politische Positionen einher.

Dariiber werde ich hier nichts sagen. Vielmehr verweise ich auf die Arbeiten von Stefan
Korner tiber das Heimische und das Fremde. Dort wird fir Theorien des Artenschut-
zes die politische Seite der oben vorgefiihrten theologischen und epistemologischen
Grundlagen behandelt.”

Moderne Welt - ein Nachwort

Dennoch will ich abschlief}end eine Bemerkung iiber das Zeitgeschehen machen. Es
ist gewiss auch kein Zufall, dass die Digitalisierung der kommunikativen Beziehun-
gen zwischen den Subjekten auf Grundlage der Semiotik eine eigene Welt zwischen
den Objekten und den Subjekten erzeugt; sie wird ,virtuell genannt. Diese Welt ist
die technische Realisierung der Méglichkeiten, die in den Zeichenfunktionen stecken,
um Hypothesen zu formulieren. Dass sie als semiotisch simulierte Tatbestinde objek-
tive Wirklichkeiten vorstellen, irritiert das Realititsbewusstsein der Subjekte. Diese
Wirklichkeiten sind, obwohl bildhaft realisierte Denkméglichkeiten, fiir die Subjekte
auf der Objektseite verfiigbar. Das heif3t, sie realisieren nun genau das als verfiigbare
Objektivititen, was Peirce — aber im Hinblick auf Gedankenexperimente — mit seinem
hypothesenbezogenen Realititsbegriff im Sinn hatte.

Die zu suggestiven Realititen gemachten Zeichengebilde, ereignen sich in Informa-
tionsfluten einer den realen Menschen und Tatbestinden davonlaufenden Kommu-
nikationstechnik, die das verniinftige selbstverantwortliche Denken attackieren. Be-
achtet man zudem die lateinische Herkunft des Begriffs, dann deutet sich an, dass das
Patriarchat sich — wohlverschleiert — in der Digitalisierung aller Lebensvollziige ziigig
strukturell reformiert. Virtuelle Objekte existieren ihrer eigenen Méglichkeit zufolge,
wenn man dem Begriff etymologisch folgt. ,vir“ und ,virtus“ verweisen auf jene Selbst-
ermdglichung in der tugendvollen Kraft der Mannlichkeit.

Zugleich tradiert sich in der Digitalisierung das christliche Erbe. Leibniz hatte fiir
die neuzeitliche Mathematik nicht nur das Dualsystem entwickelt, sondern auch ge-
mif seiner Theodizee theologisch aus dem Verhiltnis von Gott zu seiner Abwesenheit,
dem Nichts, begriindet und damit der Null den Rang einer Zahl verschafft. Auf dieser
Grundlage hatte er zwei digitale Rechenmaschinen konzipiert. Das moderne Digitali-
sierungsprinzip ergibt sich dann aus der elektrotechnischen Zusammenfithrung der
mathematischen Informationstheorie auf Grundlage der Semiotik mit dem Bauprin-
zip dualer Rechner optimiert durch die Chiptechnologie.

Der Charakter der virtuellen Scheinwelt verwischt die Differenz zwischen Gedanken
und ihrem Bezug auf Objekte. Es verschwimmt in ,zirkulierenden digitalen Arte-
fakten“ (Vogl 2021, 127) ein fundamentaler Unterschied. Auf der einen Seite steht die

74 Vgl. zum politischen Aspekt auch oben Fuflnote 2 sowie allgemein zum Zusammenhang
zwischen epistemologischen und politischen Positionen Eisel 2021, die Teile 6 und 7, sowie
2021a, insbesondere , Epistemologische und politische Zusammenhinge im Hintergrund der
Idee der Person®; vgl. auch Eisel 2004, 2004a, 20052, 2006, 2007c.

129



130

EISEL

durch Zeichengebrauch méglich gemachte bewusste gedankliche Simulation einer ob-
jektiven Welt in Hypothesen jenseits der lebensweltlich real zuhandenen Welt, die aus
verniinftigem Zeichengebrauch als Schluss auf einen ,Fall“ — das heifit auf etwas, das
unter bestimmten Bedingungen eintreten konnte — aufscheint; oder — sofern es bereits
beobachtet wurde — ein Gedankenexperiment bestitigt. Auf der anderen Seite stehen
die virtuellen Gegenstindlichkeiten jener digitalen Welt. Was sonst zwar nur mog-
licherweise, das heif3t hypothetisch, aber doch dinghaft dem Erkennen gegeniiber-
stehend vorgestellt werden kann, eigene Vorstellung ist, aber doch an bisherigen realen
Objekterfahrungen orientiert ist, das heif’t ein eingeiibtes Subjekt-Objekt-Verhiltnis
voraussetzt und dokumentiert, trifft auf die Wahrnehmung von Realititen, die ohne
jeden Objektbezug, rein als Zeichenfunktionsgebilde, entstanden sind. Deren sugges-
tive objektivistische Uberzeugungskraft resultiert daraus, dass eben jener hypotheti-
sche Ausblick auf Wirklichkeiten in Gedankenexperimenten im Schlussfolgern ohne-
hin dem Denken angehért und wohlgeiibte Normalpraxis ist. Das, was daran eigene
,Einbildung* ist, war bislang jederzeit klar. In dieses kognitive Vermégen dringt die
Flut der tibermichtigen virtuellen Realititen ein. So kann leicht ein Kurzschluss ent-
stehen und eine zeichentheoretisch und technisch erzeugte virtuelle hypothetische
Objektivitit sich jederzeit als real erlebbare Erfahrungsmoglichkeit oder gar gerade
erlebte Erfahrung vorgaukeln. Der virtuelle Trug wird von Kindesbeinen an in sug-
gestiven Interaktionsspielen als eine zuhandene, wirkliche Welt eingetibt. Breitet sich
diese Scheinwelt — aus welchen gesellschaftlichen Griinden auch immer”™ - in einer

75 ZudiesemAspekt,nimlichder,Fusionvon Finanzékonomie und Kommunikationstechnologien“
sowiedendarausentstehenden, Paradigmender Macht“(Zitateim Klappentext)und den Einfluss
auf Tendenzen der Entdemokratisierung, vgl. Vogl, 2021, zu unserem Kontext insbesondere ,,5.
Kapitel: Spiele der Wahrheit“. Dort wird gezeigt, dass die informationstheoretische Technik der
Digitalisierung nicht einfach ein probates Mittel arrivierter globalisierter Kommunikation ist,
sondern ein finanzkapitalistisch strukturiertes konomisches Wettprinzip zur ,Selbstverwer-
tung des Werts“ ohne sachliche Rechtfertigung. , Diese spekulative oder reflexive Struktur be-
deutet also, dass die auf dem Markt zirkulierenden Informationen eben nicht epistemologisch,
sondern allein >doxologisch« begriindbar sind. Es geht nicht um die Feststellung oder Begriin-
dung eines gerechtfertigten Wissens vom srealens, swahren« oder >fundamentalen< Wert der
Dinge, sondern darum, wie sich Wertschitzungen aus Meinungen formieren, die die Meinung
itber Meinungen spiegeln® (ebenda, 53) Denn ,(s)ofern Preise [...] — nach gelaufiger Doktrin der
Efficient Market Hypothesis — >die Informationen und Meinungen aller Marktteilnehmer versam-
meln« [...] fungieren sie als Informationen iiber Informationen und kénnen alle méglichen In-
formationen auf die Form der Information selbst, nimlich auf Preisdifferenzen reduzieren. [...]
Borsen- und Finanzmarkte miissen also nicht nur als erste, exemplarische und kohirent orga-
nisierte Meinungsmarkte angesehen werden, vielmehr ist in ihnen das Substrat des Meinungs-
haften selbst zu einem zentralen Funktionselement geworden® (ebenda, 55 f.). In diesem System
ist ,Wissen“8konomisch unpassend. ,Demnach wire Wissen — im Gegensatz zur Information —
mit Operationen verkniipft, die [...], anders als informatische Modelle nicht skalierbar sind, sich
einem offenen Rechercheprozess verschreiben® (ebenda, 58). Anders die in tausendstel Sekun-
den getaktete digitale Wettpraxis auf zukiinftige Preise: ,Die Prozessierung von Information
realisiert schnelle und flagrante Losungen, die darum von Algorithmen abgearbeitet werden
kénnen. [...] Die Frage des Wissens dagegen wendet scheinbare Losungen zu Ungewissheiten
und ungeklirten Problemlagen um und folgt einem anti-algorithmischen Pfad“ (ebenda, 59) auf
dem die Wissensoperationen ,den automatisierbaren Reaktionszyklus von Informationen und
Preisen unterbrechen® (ebenda, 58). Demgegeniiber: , Information ist Wissen minus Nachweis
und Rechtfertigung® (ebenda, 59). Vgl. auch allgemein Vogl 2010/11.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

,Bewusstseinsindustrie“ umfassend aus und durchmischt sich unkontrolliert mit den

(alten ,analogen“) objektgebundenen alltagsweltlichen Schlussfolgerungen der Men-
schen, wird undurchschaubar, was , Welt“ itberhaupt ist und kann beliebig manipuliert
werden. Quergedachte Verschworungstheorien beginnen zu flottieren. Falsifikations-
prinzip — was soll das sein? Die Forschergemeinde ist nun ersetzt durch ominése , Platt-
formen* sowie universelle Twitter- und Chatgemeinden, in deren Schatten manche
Wissenschalftler sich weiterhin brav mithen. Peirce hatte sich das anders vorgestellt.

Literatur

Aristoteles (1944): Lehre vom Schluss (Des Organon dritter Teil) oder Erste Analytik.
Meiner, Leipzig.

Apel, K.-0. (1959): Sprache und Wahrheit in der gegenwirtigen Philosophie. In: Philo-
sophische Rundschau]g. 7, H. 3/4, 161-185.

Apel, K.-O. (1965): Die Entfaltung der ,sprachanalytischen“ Philosophie und das Problem
der ,Geisteswissenschaften®. In: Philosophisches Jahrbuch, Jg. 72, Miinchen, 239-289.

Apel, K.-O. (1967): Einleitung zu Peirce, Ch. S. (1967), Schriften I.

Apel, K.-O. (1970): Einfithrung: Peirces Denkweg vom Pragmatismus zum Pragmati-
zismus. In: Charles S. Peirce, Schriften II, Suhrkamp, Frankfurt/Main, 11-211.

Apel, K-P. (1970a): Szientismus oder transzendentale Hermeneutik. Zur Frage nach
dem Subjekt der Zeicheninterpretation in der Semiotik des Pragmatismus. In:
Bubner, R. (Hg.): Dialektik und Hermeneutik, Festschrift f. Gadamer, Mohr, Tii-
bingen, 105-144.

Apel, K.-O. (1973): Einfithrung: Charles W. Morris und das Programm einer pragmatisch
integrierten Semiotik. In: Charles William Morris, Zeichen, Sprache und Verhalten.
Sprache und Lernen, Band 28. Pidagogischer Verlag Schwann, Diisseldorf, 9-66.

Barth, K. (2011®): Der Rémerbrief. Theologischer Verlag, Ziirich (Nachdruck der 2. Auflage).

Brunner, E. (1924): Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen moderner Re-
ligionsauffassung und christlichem Glauben dargestellt an der Theologie Schleier-
machers. Mohr, Titbingen.

Chomsky, N. (1970): Sprache und Geist, Suhrkamp Theorie, Frankfurt/Main.

Diederich, W. (1974): Einleitung. In: Diederich, W. (Hg.): Beitrige zur diachronischen
Wissenschaftstheorie. Suhrkamp, Frankfurt/Main, 7-51.

Diederich, W. (Hg.) (1974): Beitrige zur diachronischen Wissenschaftstheorie. Suhr-
kamp, Frankfurt/Main.

Dreitzel, H.-P. (1968): Die gesellschaftlichen Leiden und das Leiden an der Gesellschaft.
Gott. Abhandl. f. Soziologie, 14. Band, Enke Verlag, Stuttgart.

Eisel, U. (1991): Warnung vor dem Leben. Gesellschaftstheorie als ,Kritik der Politi-
schen Biologie“. In: Hassenpflug, D. (Hg.): Industrialismus und Okoromantik.
Deutscher Universitits-Verlag, Wiesbaden, 159-192..

Eisel, U. (2002): Das Leben ist nicht einfach wegzudenken. In: Lotz, A., Gnidinger, J.
(Hg.): Wie kommt die Okologie zu ihren Gegenstinden? Gegenstandskonstitution
und Modellierung in den 6kologischen Wissenschaften. Beitrige zur Jahrestagung
des Arbeitskreises Theorie in der Okologie in der Gesellschaft fiir Okologie vom 21.-
23. Feb. 2001, Theorie der Okologie, Bd. 7, Frankfurt/Main, 129-151.

Eisel, U. (2003): Tabu Leitkultur. Natur und Landschaft, Jg. 78, H. 9/10 (Themenheft
«Heimat — ein Tabu im Naturschutz?»), 409-417.

131



132

EISEL

Eisel, U. (2004): Politische Schubladen als theoretische Heuristik. Methodische Aspek-
te politischer Bedeutungsverschiebungen in Naturbildern. In: Fischer, L. (Hg.):
Projektionsfliche Natur. Zum Zusammenhang von Naturbildern und gesellschaft-
lichen Verhiltnissen. Hamburg, 29-43.

Eisel, U. (2004a): Naturbilder sind keine Bilder aus der Natur. Orientierungsfragen an
der Nahtstelle zwischen subjektivem und objektivem Sinn. GAIA, Jg. 13, H. 2, 92-98.

Eisel, U. (2005): Das Leben im Raum und das politische Leben von Theorien in der Oko-
logie. In: Weingarten, M. (Hg.): Strukturierung von Raum und Landschaft. Konzepte
in Okologie und der Theorie gesellschaftlicher Naturverhiltnisse. Miinster, 42-62.

Eisel, U. (2006): Die Struktur politischer Geltung des Biirgers und die Struktur der Er-
fahrungswissenschaft. Teil I in: Eisel, U., Korner, S., Die Versachlichung der Welt.
Uber die Rolle der Wissenschaft in der Demokratie. In: Eisel, U., Kérner, S. (Hg.):
Landschaft in einer Kultur der Nachhaltigkeit, Band 1. Die Verwissenschaftlichung
kultureller Qualitit. Arbeitsberichte des Fachbereichs Architektur Stadtplanung
Landschaftsplanung, Heft 163, Universitit Kassel, Kassel, 8-17.

Eisel, U. (2007): Heimatliebe diesseits von rechts und links. Eine Replik auf zwei An-
wilte des richtigen Lebens. In: Piechocki, R., Wiersbinski, N. (Hg.): Heimat und
Naturschutz. Die Vilmer Thesen und ihre Kritiker. Naturschutz und biologische
Vielfalt, H. 47, Veréffentlichungen des Bundesamtes fiir Naturschutz, Bonn — Bad
Godesberg, 147-193.

Eisel, U. (2007a): Politisch korrekte Heimat? Ein polemischer Essay iiber politisches En-
gagement in der Wissenschaft sowie einige Gedanken iiber die Funktionsweise von
Ideen. In: Piechocki, R., Wiersbinski, N. (Hg.): Heimat und Naturschutz. Die Vilmer
Thesen und ihre Kritiker. Naturschutz und biologische Vielfalt, H. 47, Veréffentli-
chungen des Bundesamtes fiir Naturschutz, Bonn — Bad Godesberg, 353-402.

Eisel, U. (2007b): Vielfalt im Naturschutz — ideengeschichtliche Wurzeln eines Begriffs
In: Potthast, T. (Hg.): Biodiversitit — Schliisselbegriff des Naturschutzes im 21.
Jahrhundert? Erweiterte Ergebnisdokumentation einer Vilmer Sommerakademie.
Naturschutz und biologische Vielfalt 48. Veréffentlichungen des Bundesamts fiir
Naturschutz, 25-40.

Eisel, U. (2007¢): Emanzipation und Wiirde in einfachster Form. Die philosophische
und politische Struktur funktionalistischer Asthetik. In: Eisel, U., Kdrner, S.
(Hg.): Landschaft in einer Kultur der Nachhaltigkeit, Band 2. Landschaftsarchi-
tektur im Spannungsfeld zwischen Asthetik und Nutzen. Arbeitsberichte des
Fachbereichs Architektur Stadtplanung Landschaftsplanung, Heft 166, Universi-
tit Kassel, Kassel, 56-75.

Eisel, U. (2009): Objektivismuskritik. In: Eisel, U., Kérner, S. (Hg.): Befreite Landschaft.
Moderne Landschaft ohne arkadischen Ballast? Beitrage zur Kulturgeschichte der
Natur, Band 18, 7-79.

Eisel, U. (2021): Individualitit als Entwicklungsprinzip. Band 1: Humanismus im Wi-
derspruch. Westfilisches Dampfboot, Miinster.

Eisel, U. (2021a): Individualitit als Entwicklungsprinzip. Band 2: Erdverbundene Ge-
schichte. Westfilisches Dampfboot, Miinster.

Enzyklika Veritatis splendor von Papst Johannes Paul II. an alle Bischéfe der katholi-
schen Kirche iiber einige grundlegende Fragen der menschlichen Morallehre (1993):
Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 111, 6. Aug.

Feyerabend, P. (1974): Imre Lakatos 1. In: Lakatos, I., Musgrave, A. (Hg.) (1974), VII-VIII.



FALSIFIKATIONISTISCHE EVOLUTIONSTHEORIEN

Flickiger, F. (1954): Geschichte des Naturrechtes. Erster Band, Altertum und Frithmit-
telalter. Evangelischer Verlag AG, Zollikon-Ziirich.

Foucault, M. (2005): ,Omnes et singulatim*: zu einer Kritik der politischen Vernunft.
In: Analytik der Macht. Suhrkamp, Frankfurt/Main, 188-219.

Fraenkel, A. A. (1966): Logik und Mathematik. Studium Generale, 19. Jg., H. 3, 128-135.

Habermas, ]. (1968): Erkenntnis und Interesse. Suhrkamp, Frankfurt/Main.

Habermas, J. (1971): Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie kommunikativer
Kompetenz. In: Jiirgen Habermas/Niklas Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie. Suhrkamp, Frankfurt/Main, 101-141.

Harms, C. (1817): Textfragmente in: Griitzmacher, R. H. (19353): Textbuch zur systema-
tischen Theologie des 17. und 18 Jahrhunderts (3. Aufl. neu bearbeitet von Kurt Fror).
A. Deichertsche Verlagsbuchhandlung. Leipzig, 146-148.

Hume , D. (1929°): Eine Untersuchung iiber den menschlichen Verstand. Meiner, Leip-
zig. (Zuerst 1748)

Katz, J. J. (1969): Philosophie der Sprache. Suhrkamp, Frankfurt/Main.

Kuhn, Th. S. (1968): Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Suhrkamp, Frank-
furt/Main.

Kuhn, Th. S. (1974): Bemerkungen zu meinen Kritikern. In: Lakatos, I., Musgrave, A.
(Hg.) (1974), 223-269.

Lakatos, I. (1974): Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher Forschungs-
programme. In: Lakatos, I., Musgrave, A. (Hg.) (1974), 89-189.

Lakatos, I. (1974a): Die Geschichte der Wissenschaft und ihre rationale Rekonstruktion.
In: Lakatos 1., Musgrave, A. (Hg.) (1974), 271-311.

Lakatos, I., Musgrave, A. (Hg.) (1974): Kritik und Erkenntnisfortschritt. Vieweg, Braun-
schweig.

Leibniz, G. W. (1710): Die Theodicee, 1-841. Digitale Bibliothek Band 2: Philosophie,
17338-18178. Zur Konkordanz: Sigelliste, S. 23/11. Digitale Bibliothek Band 2: Phi-
losophie; dort nachgewiesen: Gottfried Wilhelm Leibniz: Die Theodicee. Uber-
setzt von J. H. von Kirchmann, 1879, Leipzig: Diirr, (Philosophische Bibliothek,
Bd. 71).

Leibniz, G. W. (1966): Die Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade. Hauptschriften
zur Grundlegung der Philosophie, Band II. Meiner, Hamburg, 423-434. (Zuerst 1714)

Leibniz, G. W. (19662): Die ,Monadologie“. Hauptschriften zur Grundlegung der Philo-
sophie, Band II. Meiner, Hamburg, 435-456. (Zuerst 1714)

Mastermann, M. (1974): Die Natur eines Paradigmas. In: Lakatos, I., Musgrave, A.
(Hg.), 59-88.

Peirce, Ch. S. (1967): Schriften I. Die Entstehung des Pragmatismus. Herausgegeben
von K.-O. Apel, Suhrkamp Theorie, Frankfurt/Main.

Peirce, Ch. S. (1970): Schriften II Vom Pragmatismus zum Pragmatizismus. Heraus-
gegeben von K.-O. Apel, Suhrkamp Theorie, Frankfurt/Main.

Popper, K. R. (19662): Logik der Forschung. Mohr, Tiibingen.

Popper, K. R. (1995%: Wissenschaftslehre in entwicklungstheoretischer und in logi-
scher Sicht. In: Alles Leben ist Problemloésen. Uber Erkenntnis, Geschichte und
Politik. Piper, Miinchen, 15-45. (Zuerst 1972)

Popper K. R. (1995a%): Die Erkenntnistheorie und das Problem des Friedens. In: Alles
Leben ist Problemlésen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Politik. Piper, Miinchen,
113-126. (Zuerst 1985)

133



134

EISEL

Popper K. R. (1995b%): Die erkenntnistheoretische Position der Evolutioniren Erkennt-
nistheorie. In: Alles Leben ist Problemlésen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Poli-
tik. Piper, Miinchen, 127-144. (Zuerst 1986)

Popper, K. R. (1995¢*): Bemerkungen eines Realisten iiber das Leib-Seele-Problem.
In: Alles Leben ist Problemldsen. Uber Erkenntnis, Geschichte und Politik. Piper,
Miinchen, 93-111. (Zuerst 1972)

Vogl, J. (2010/112): Das Gespenst des Kapitals. diaphanes, Ziirich.

Vogl, J. (2021): Kapital und Ressentiment. Eine kurze Theorie der Gegenwart. Verlag
C.H.Beck, Miinchen.

Fir die verstindige Durchsicht des Manuskripts danke ich Steffen Heise.



