
  1 

 

 
 
Ulrich Eisel 
 

Unbestimmte Stimmungen und bestimmte Unstimmigkeiten 
Über die guten Gründe der deutschen Landschaftsarchitektur für die Abwendung von der 
Wissenschaft und die schlechten Gründe für ihre intellektuelle Abstinenz – mit Folgerungen 
für die Ausbildung in diesem Fach 
 
 
 
Die Landschaftsarchitektur kämpft um Anerkennung. Sie wird ihr von zwei Seiten verweigert: 
Einerseits von denen, die – wie sie – für das Grün in der Gesellschaft zuständig gemacht wur-
den und mit denen sie in Wissenschaft und Praxis in einen Topf geworfen wurde, die Natur-
schützer und Umweltplaner; andererseits aber auch von denen, die für das Gegenteil zuständig 
sind, die Architekten, die die Natur mit Gebäuden zubauen und der Stadt den Vorrang geben. 
Deshalb profiliert sie sich – eher glücklos – mal so und mal so, je nach kultureller und natio-
naler Tradition und je nach der des Denkens. In Deutschland hat das zunächst zu einer Hin-
wendung zu Naturschutz und Umweltpolitik geführt und danach – in jüngster Zeit – zu einer 
Umkehr und Hinwendung zur Architektur.1 

Dieses Hin und Her oder Zerfallen in „Lager“ ist umgeben von einigen Versuchen seitens 
der Landschaftsarchitektur, einen Standpunkt des Faches zu bestimmen. Man könnte diese 
Versuche als die zeitgenössische „Theorie der Landschaftsplanung“ in Deutschland bezeich-
nen. Dabei fällt auf, daß die Landschaftsarchitekten sich zwar gegen die Unterwerfung unter 
die ökologische Umweltplanung mit ganz guten Argumenten zur Wehr setzen, aber konzepti-
onell und ohne Bezug auf ihre Gegner gibt es wenig an „Philosophie“ der Landschaftsarchi-
tektur in der Bundesrepublik – wenn man das an der Theorie der Architektur bemißt. Irgend-
wie ist sie berufs- und wissenschaftspolitisch eingeklemmt zwischen den beiden mächtigen 
„Hauptsachen“, dem Umweltschutz und der Architektur. Das erscheint, nimmt man jene 
Standpunktbestimmungen zur Hand, wie ein Mangel, der aus der Unentschlossenheit zu fol-
gen scheint, sich endlich einer der beiden Seiten zuzuschlagen. (Natürlich betrachten beide 
Seiten die ihre als den richtigen Weg für die Landschaftsarchitektur). 

 

                                                           
1  Natürlich pendelt das Fach nicht nur hin und her; mit solchen Krisenbewältigungen sind immer auch Ausdif-
ferenzierungen verbunden. Beispielsweise entstand in der erstgenannten Phase als Gegenstandsbestimmung einer 
ökologisch und politisch weiterentwickelten Gartenarchitektur zur Landschaftsplanung die Tourismus- und Erho-
lungsplanung. Sie hält am Gegenstand Grünplanung und Naturschutz im weitesten Sinne fest und bewahrt sich 
trotzdem eine sozialwissenschaftliche Perspektive, zugleich unterwirft sie sich nicht dem Entwurfsparadigma der 
Architektur. Dieser Zweig lebt nun neben den alten Traditionslinien wie diese vor sich hin. 

EISEL, U. (1997): Unbestimmte Stimmungen und bestimmte Unstimmigkeiten. Über die 
guten Gründe der deutschen Landschaftsarchitektur für die Abwendung von der 
Wissenschaft und die schlechten Gründe für ihre intellektuelle Abstinenz – mit Fol-
gerungen für die Ausbildung in diesem Fach. In: BERNARD, ST., SATTLER, PH. 
[Hrsg.]: Vor der Tür. Aktuelle Landschaftsarchitektur aus Berlin. München, S. 17-
33. 



  2 

Im folgenden möchte ich darstellen, daß diese Zwischenstellung keiner Verhaltensunsi-
cherheit entspringt, sondern eben der Ort der Disziplin, gewissermaßen ihr Paradigma, ist. 
Würde man es begreifen und konzeptionell hervorkehren, könnte man damit nach innen ver-
mutlich ganz gut Klarheit schaffen; nach außen die Gegner überzeugen wird man ohnehin nie 
können. 

Danach werde ich zu erklären versuchen, wie sich falsch verstandene und richtig verstan-
dene Unwilligkeit zur Theoriebildung in der Landschaftsplanung vermischen, so daß die guten 
Argumente für Theorielosigkeit zu einer schlechten Strategie der Landschaftsarchitektur wer-
den. 
 
 

1  Die doppelte Natur der Landschaftsarchitektur 
 
Der Gegenstand der Landschaftsplanung ist die Landschaft. Landschaft ist eine Idee – die Idee 
konkreter Natur als dem Menschen gegenüberstehendes Bild und als Umgebung des Men-
schen. 

Die Unsicherheiten und Grabenkämpfe in der (deutschen) Landschaftsplanung hängen mit 
der Unterschiedlichkeit der professionellen Haltung zusammen, mit der die verschiedenen 
Traditionsbestandteile des Faches diesen Gegenstand beobachten.2 

Die drei wesentlichen Traditionen sind: die naturwissenschaftliche Tradition bio- und geo-
ökologischer Wissenschaften, die sozio-ökonomische Tradition und die Gartenarchitektur. 
Die Geschichte des Zustandekommens dieser Verbindung soll hier keine Rolle spielen, eben-
sowenig die Gewichtung der Anteile und der Sinn dessen überhaupt. Statt dessen geht es um 
die Haltung dieser Traditionen zur Natur als Beobachtungsgegenstand. 

 
Die Ökologie konstituiert ihr Objekt „außen“. Das ist trivial, sie ist eine Naturwissenschaft. 

Bekanntlich gibt es nicht „die Ökologie“, sondern viele grundsätzlich verschiedene Auffas-
sungsweisen von Ökologie; diese reichen von klassischer morphologischer Klassifikation bis 
zur angewandten Thermodynamik und Informationstheorie. Aber ungeachtet dieser Differen-
zen bedeutet für die Naturwissenschaft Ökologie Wissenschaft das gleiche wie für alle Natur-
wissenschaften: Sie versucht das Subjekt vom Objekt zu trennen (Meinung von Wissen zu 
unterscheiden). Nur so kann man von einem Objekt sprechen und daher „Objektivität“ bean-
spruchen. Das Paradigma ist empirisch-analytisch, die Urteile sind kausal. 

Diese allgemeinen Charakteristika von Naturwissenschaft waren mit „Natur außen“ ge-
meint. Die Trivialität, daß Natur Nicht-Subjektivität, Nicht-Gesellschaft, Nicht-Geschichte ist, 
entpuppt sich bei näherem Hinsehen als Auffassungsweise, nämlich als die szientifische Auf-
fassungsweise. Das tief sitzende Evidenzgefühl, daß die Natur die Menschen als etwas Objek-
tives äußerlich umgibt, ist durchaus nicht einfach ihre Existenzweise, sondern auch eine (neu-
zeitliche) Sichtweise. 

Diese Sichtweise hat gute Gründe. Sie dient der Versachlichung des Diskurses. Wenn Inte-
ressengegensätze ausbalanciert werden sollen, dient die Rückführung der unterschiedlich be-

                                                           
2  Die Position der Landschaftsarchitektur ist zu wesentlichen Anteilen in den 70er und 80er Jahren in der Zeit-
schrift „Garten und Landschaft“ dokumentiert. Zur Interpretation und kritischen Diskussion vgl. auch Körner 
1991 und Eckebrecht 1991. Dort wird auch die Literatur der szientifischen Tradition dokumentiert und deren 
Gegenposition diskutiert. 



  3 

werteten „Tatbestände“ auf objektive „Sachverhalte“ der Entscheidung sowie der Transparenz 
von ausgeübter Macht. Naturwissenschaft ist methodologisch gesehen demokratisch. 

 
Die erfahrungswissenschaftlich-landschaftsplanerische Praxis der Rückführung auf 

Sachverhalte besteht in „Bestandsaufnahmen“. Die Bestandsaufnahme ist die Tätigkeit, in der 
das naturwissenschaftliche und das landschaftsplanerische Interesse zusammenfallen. Denn 
die systematische Erfassung der Welt, d. h. die morphologische oder systemtheoretische 
Kartierung der Umwelt, ist ohnehin das Anliegen der Ökologie. Genau das gleiche Interesse 
besteht aber auch in allen konkreten Planungsfällen, wenn zunächst einmal klar werden muß, 
„was Sache ist“, bevor bewertet wird. Mit Bestandsaufnahme ist aber nicht gemeint: ein paar 
Photos machen und sich durch Herumspazieren im Gelände vom Genius loci anhauchen 
lassen, wie die „Entwerfer“ das so gerne tun, sondern eine systematische Kartierung auf Basis 
eines Klassifikationssystems oder einer Theorie. 

Der ganze Aufwand mit den vielen Bestandsaufnahmen folgt also nicht aus einem Wahn 
von Umweltplanern, die den Landschaftsarchitekten Böses wollen, sondern aus der Konver-
genz von naturwissenschaftlicher Methodik und demokratischen Prinzipien. 

 
Der naturwissenschaftlichen Haltung und landschaftsplanerischen Basistätigkeit entspricht 

ein Prototyp professioneller Haltung und Artikulationsweise: der Gutachter und das Gutach-
ten. Der Habitus des Gutachters vereinigt die geforderte Abstinenz von politischen Bewertun-
gen mit einer entschiedenen Beteiligung am professionellen Auftrag und politischen Geschäft. 
(Falls Bewertungen einfließen, werden sie ihrerseits von allgemeinen, unabhängig empirisch 
überprüften Theorien abgeleitet – im Idealfall zumindest.) 

 
Man kann nun die Ableitung umkehren: Der gesamte geschilderte, berufspolitische und 

wissenschaftstheoretische Zusammenhang ist die Gegebenheit einer „äußeren“ Natur. Nur in 
diesem Sinnzusammenhang existiert sie in einer solch strikten Art und Weise – nicht etwa, 
weil sie so „ist“. 

 
Demgegenüber findet die Natur im sozio-ökonomischen Traditionszusammenhang „innen“ 

statt. Was bedeutet das? 
Ausgehend von der Trennung in Subjekt und Objekt sowie dem wissenschaftlichen Interes-

se daran, betrachtet die Gesellschaftswissenschaft, falls sie sich mit dem Gegenstand Natur 
beschäftigt, diesen als Bedeutungsträger irgendeiner gesellschaftlichen Systemfunktion. Bei-
spiele können dies am besten erläutern: 

Natur im Sinne von Umwelt oder Landschaft, d. h. als schutzbedürfte und zu gestaltende 
Wirklichkeit, ist ökonomisch gesehen ein Kostentatbestand. Sie tritt in Buchhaltungen oder 
Haushalten auf und dies in Preisform. Das liegt daran, daß unter ökonomischer Perspektive 
Dinge aus ihrem Tauschwert bestehen. 

Die gleiche Natur kann aber auch als Rechtsnorm auftreten. Sie besteht dann – in strengem 
Sinne – aus Paragraphen eines Gesetzes oder einer Verordnung in Form von Buchstaben auf 
Papier. 

Eine andere gesellschaftliche Form der Natur findet sogar im Inneren der Individuen statt. 
Das ist die ästhetische Erfahrung. Die tritt (im günstigen Fall) als Wohlgefühl auf. Dies ist die 
unmittelbarste Form gesellschaftlicher Existenzweise von Natur, denn sie folgt nicht aus der 



  4 

Anwendung von (vergesellschaftenden) Theorien oder Techniken auf den Gegenstand, son-
dern unmittelbar durch Kontemplation. (Unbeschadet dessen heften sich nun natürlich ganze 
Industrien an diese Erfahrung.) 

Eine weitere gesellschaftliche Existenzweise der Natur ist ihr Charakter als kulturelles und 
politisches Symbol. Umwelt, Landschaft, Kosmos, Ökosystem usw. sind hochbesetzte Sinn-
begriffe – allen voran natürlich der Begriff Natur selbst. Immer wenn es um das gute und ge-
rechte Leben geht, ums Ganze, das nicht verloren gehen darf, und das Höchste, was erreicht 
werden könnte oder bewahrt werden muß, dann tritt die Natur in Erscheinung. Sie ist eine 
Idee, um die man sich laut oder leise versammeln kann. Das ist nicht nur ein individuelles 
Wohlgefühl, sondern ein objektiv gehandhabter Wert. Gleichgültig, was man gesellschaftlich 
durchsetzen möchte, man wird kaum darauf verzichten, es als der Natur entsprungen oder 
gemäß zu schildern. „Wider die Natur“ darf nichts sein. In dieser Form findet sie auf De-
monstrationen gegen Kernenergie statt oder im Fernsehen, wenn jedes Naturfilmchen mit sal-
bungsvollen Sätzen über das große Ganze und seine Gefährdung endet oder im schlechten 
Gewissen, wenn man schluderig war beim Mülltrennen. Auf dieser Ebene geht es ganz allge-
mein um Versündigung. Das verweist auf die Herkunft dieser Art von gesellschaftlich existie-
render Natur. Es ist das Heilige und die kultische Ebene. Sie stiftet seit tausenden von Jahren 
Sinn; deshalb ist Natur hier ein kultureller Wert. 

Alle diese Varianten von nicht als objektive Umwelt der Gesellschaft funktionierenden 
Seinsweisen der Natur nenne ich „innen“ liegende Natur. Diese Beispiele illustrieren nämlich, 
daß der Gegenstand Natur als gesellschaftlicher Gegenstand natürlich genau das verliert, was 
ihn grundsätzlich vordergründig auszeichnet: der Gesellschaft äußerlich zu sein, nämlich ob-
jektiv. Er gerät unter eine andere Perspektive und wird dort auf andere Art objektiv, nämlich 
genau so wie er zuvor – in der Naturwissenschaft – als subjektiver, beliebig betrachteter galt. 
Denn die Gesellschaft ist – wenngleich (und weil) sie den Individuen gegenüber als objektives 
System auftritt – die objektive Sphäre der Subjektivität. Aus diesem Umstand folgt, daß die 
Natur in der Landschaftsplanung (aber auch anderswo) unter „sozio-ökonomischer“ Perspek-
tive immer gerade nicht als „Gegenstand“ auftaucht, den man einfach „beobachten“ kann 
(z. B. kartieren), sondern als Theorien, und zwar als Theorien über etwas völlig Anderes als 
das Objekt Natur. Der äußere Gegenstand wird transformiert in einen spezifischen Symbolzu-
sammenhang, der die gesellschaftliche Realität ausmacht: Kultur/Sinnhaftigkeit, Ökonomie, 
Recht, gefühlvolle Innerlichkeit usw. Das ist zwar jederzeit so, wenn man sich vor Augen hält, 
daß es ja in der Naturwissenschaft Theorien sind, die angewandt werden und nicht das eine 
Mal Naturbeobachtungen und das andere Mal „abgehobene“ Gesellschaftstheorie. Aber die 
Gesellschaftstheorien transformieren den Objektivitätsstatus in einen Bedeutungszu-
sammenhang, der sich dadurch definiert, daß er die „Naturgegebenheit“ der Natur gerade ne-
giert. Die Natur wird symbolisch verinnerlicht und wechselt damit ihre Wirkungsprinzipien. 
Man muß Kosten berechnen lernen oder Rechtsnormen interpretieren oder gar Ästhetiktheo-
rien, die sich zudem widersprechen, diskutieren; und das schlechte Gewissen beim Mülltren-
nen soll angeblich nur an der teleologischen Urteilsform des Ökobewußtseins liegen – na ja. 
Dabei wollte man doch ursprünglich so richtig etwas mit „Natur pur“ zu tun haben, als man 
sich für Landschaftsplanung entschied. Und nun all diese Um- und Abwege. Abgehobenes 
Zeug. 

 



  5 

Diese Irrwege sind keine. Es sind die direktesten Wege zur vergesellschafteten Natur. Es 
hat keinen Sinn, über den gesellschaftlichen Charakter der Natur („heutzutage“), über den 
politischen Charakter der Landschaftsplanung usw. zu schwafeln, aber gleichzeitig diese „in-
nere“ Realitätsform der Natur nicht gleichberechtigt anzuerkennen, sondern der „äußeren“, 
naturwissenschaftlichen Natur irgendeine höhere Eigentlichkeit zuzubilligen. 

 
Auch der Orientierung an der vergesellschafteten Natur entspricht eine professionelle Hal-

tung, ein Prototyp: das Kommissionsmitglied. 
War der Gutachter ein Mensch, der rational nachvollziehbare Bestandsaufnahmen und nö-

tigenfalls Bewertungen erstellt, so bezieht sich die lebensästhetische Vorliebe seines Kollegen 
aus dem „sozio-ökonomischen Bereich“ auf die politische Durchsetzung in Bürokratien. Er 
liebt es weniger, in Gummistiefeln durch feuchte Wiesen zu stapfen und zu kartieren, als 
vielmehr sich in Kommissionen zu streiten. Der eine liebt es zu verobjektivieren (versachli-
chen), der andere liebt es (der Sache der Natur zuliebe) zu normieren. Die Gesellschaftstheo-
rien, die die „Sozio-Ökonomen“ für die Beschreibung der Natur brauchen, konsumieren sie 
eher, als daß sie sie produzieren.3 Ihre Praxis ist nicht räumlich-natürlich, sondern eben poli-
tisch-natürlich. (Daran, wie wenig vernünftig und einleuchtend der letzte Begriff klingt, kann 
man sehen, wie tief die banal-objektivistische Sichtweise als „Weltbild“ verankert ist.) 

 
Die Landschaftsarchitektur teilt mit den beiden anderen modernen Säulen des Faches deren 

Sichtweise gleichzeitig. Deshalb dünkt sie sich immer, über beiden zu stehen und sitzt doch 
auch zwischen allen Stühlen. 

 
Die Landschaftsarchitektur thematisiert den Gegenstand Natur sowohl innen als auch au-

ßen. Das hat zur Folge – da dies ja ein sich ausschließender Tatbestand, eine Paradoxie, ist –, 
daß sie auf einer ganz anderen Ebene funktioniert als die beiden anderen Teilbereiche, die ja 
immerhin noch dadurch verbunden sind, daß sie beide den Anspruch und auch die Möglich-
keit haben, Wissenschaft zu betreiben. Denn um eine Paradoxie zu praktizieren, kann man die 
Wissenschaft nicht bemühen. Die basiert auf drei Grundprinzipien: dem Satz der Identität, 
dem Satz vom verbotenen Widerspruch und dem Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Nur die 
Reflexionswissenschaften bilden eine Ausnahme davon; deshalb gelten sie dem „Szientis-
mus“ auch nicht als Wissenschaften, und daher lassen sie sich auch der Landschaftsarchitektur 
leichter annähern als die sog. Erfahrungswissenschaften. Diese dritte (eigentlich „ausgeschlos-
sene“) Ebene werde ich weiter unten einführen. 

Der „äußere“ Blickwinkel der Landschaftsarchitektur unterscheidet sich allerdings von 
dem der Naturwissenschaften. Er ist nicht empirisch-analytisch, sondern er konstituiert die 
Natur als ein (räumliches) Bauwerk. Das bedeutet: Er richtet sich nicht auf ein gegebenes äu-
ßeres Objekt, sondern auf ein herzustellendes äußeres Objekt (mit Nutzenfunktionen). Dem-
zufolge ist der äußere Aspekt konstruktiv und funktional. 

Der „innere“ Blickwinkel der Landschaftsarchitektur entspricht einerseits partiell dem der 
„Sozio-Ökonomen“ und weicht andererseits partiell davon ab. Er thematisiert Kommunikation 
und städtisches Verhalten. Natur (als Bauwerk) wird als Symbol in einer Art von sozialen Be-

                                                           
3  Darin unterscheiden sie sich natürlich auch noch untereinander; nicht für alle gilt dies. Auf interne Differen-
zierungen verzichte ich genauso wie in den beiden anderen professionellen Verhaltensmustern. Alleine an sol-
chen Differenzen wie der zwischen Rechtsnorm und ästhetischen Zuständen, in die sich der gesellschaftlich ange-
schaute Gegenstand aufteilt, läßt sich ablesen, daß auch diese Perspektiven sich abermals in unterschiedlichen 
prototypischen Haltungen ausdifferenzieren. Aber das berührt nicht die Gesamtgliederung. 



  6 

gegnungsstätten aufgefaßt. Alternativ dazu, wenn man weniger von der demokratischen Seite 
der Öffentlichkeit ausgeht und stattdessen mehr von der repräsentativen, ist Natur eher Bedeu-
tungsträger für gelingende „Kultur“; es geht dann um zeitgemäße Zeitlosigkeit. In beiden Va-
rianten ist das Ziel und die Voraussetzung der Landschaftsarchitektur die Beschäftigung mit 
Urbanität – was ja das Gegenteil von Natur ist. 

Auch in diesem Falle geht es nicht um ein gegebenes soziales Objekt, sondern um ein her-
zustellendes, nunmehr aber inneres Objekt mit Nutzenfunktion. 

Ähnlich ist diese Perspektive derjenigen der sozialplanerischen Landschaftsplaner im Hin-
blick darauf, daß beide etwas Realitätsveränderndes tun, einen Eingriff vorhaben. Aber die 
Differenz besteht darin, daß die Landschaftsarchitekten physikalisch-räumlich bauen, während 
der politische Planer (zugleich auch im Unterschied zum normalen Gesellschaftswissenschaft-
ler) „managt“, er schafft meinetwegen ein neues Gesetz oder setzt eine Unterschutzstellung 
durch. Deshalb mögen die Landschaftsarchitekten den sozio-ökonomischen Bereich letztlich 
noch weniger als den naturwissenschaftlichen (bei allen Zugeständnissen an solche „Inhalte“), 
und ebensowenig Liebe gibt es umgekehrt. Diese Manager tun – ebenso wie sie selbst – auch 
etwas im Sinne von Weltgestaltung, nur tun sie aus architektonischer Perspektive das ganz 
Falsche. (Demgegenüber nehmen die Naturwissenschaftler ihnen nur Stellen weg, sind eher 
lästig, als daß sie Gegner wären.) 

Was also der Ökologie gegenüber der grundsätzliche Unterschied ist, empirisch-analytisch 
versus konstruktiv (bauen), ist den Gesellschaftswissenschaftlern gegenüber eine werthafte 
Differenz (richtig-falsch) auf der gleichen Basis: politisch-administrative Planung versus 
räumliche Gestaltung. Die Umweltmanager greifen aus landschaftsarchitektonischer Perspek-
tive nicht vorrangig anders, sondern falsch ein, wenn sie dem Anspruch, Land-
schaftsgestaltung zu betreiben, gerecht zu werden behaupten. Was für die einen das Moderne 
ist, ist für die anderen der Unsinn. Daher gibt es hier mehr Konkurrenz und Kleinkrieg, wäh-
rend im anderen Falle tolerantes Desinteresse verbunden mit konkret-fallbezogenen Sympa-
thien zu spüren ist. 

Andererseits beobachten die Naturwissenschaftler ihrerseits die Landschaftsarchitekten und 
die politischen Planer deshalb gleichermaßen mit Mißtrauen: Ihr Aktionismus, konstruktiv 
oder normativ, entfernt sie von der reinen Wissenschaft und damit letztlich vom seriösen Ver-
halten in einer Universität. 

 
Der Handlungstyp, der jene äußere und innere Orientierung gleichzeitig enthält, ist der des 

„Entwerfers“; sein Produkt ist der Entwurf. Das ist der Prototyp der Landschaftsarchitektur. 
Das ist nicht verwunderlich, denn Ent-werfen im Sinne von sich entäußern wird der Charakte-
ristik des Herstellens und Hervorbringens in einem schöpferischen Sinne eher gerecht als 
Kommissionsarbeit. 

 
Entsprechend den angeführten Unterschieden sieht auch das Legitimationsverfahren für die 

landschaftsplanerischen Produkte ganz anders aus. Im Falle des Gutachters und des Kommis-
sionsmitgliedes war es eindeutig das demokratische Ziel der Versachlichung des Diskurses 
gewesen, das umgekehrt diese Handlungstypen mit Prestige versieht. Demgegenüber werden 
Entwürfe in Wettbewerben prämiert. Nicht die Verständigung durch gute Argumente (Dis-
kurs), sondern der Wettbewerb der guten Ideen sichert das Verfahren des Entwerfens in der 
Gesellschaft. Das liegt daran, daß Entwerfen kein Versachlichungsprinzip, sondern ein (ästhe-



  7 

tisches) Leistungsprinzip, ist; es kann dann in der Demokratie nur noch wie ein Sport verob-
jektiviert werden. 

 
Will man nun das Wesen der entwerferischen Haltung verstehen, so bietet es sich an, ein 

Ausschlußverfahren zu wählen, denn diese Haltung ist zunächst durch seine Absage an die 
anderen Zugangsmöglichkeiten zur Natur in der Landschaftsplanung gekennzeichnet: 

Entwerfen ist ein Nicht-Gutachten über Grünversorgung der Stadt sowohl im ökologischen 
Sinne (Bezug: Artenschutz) als auch im stadtökologischen Sinne (Bezug: menschliche Ge-
sundheit). Zugleich ist es eine Nicht-Sozialberatung über Urbanität im umweltpsychologi-
schen, umweltsoziologischen, umweltökonomischen, städteplanerischen usw. Sinne. 

Aber trotzdem ist es de facto eine Bestandsaufnahme und ein Planungsvorschlag auf allen 
Ebenen. Das bedeutet: Es werden durchaus die benannten ökologischen und sozialen Belange 
bedacht, und es wird geplant. Aber die Haltung, die eingenommen wird, ist primär dadurch 
bestimmt, sich nicht auf eine der anderen Haltungen reduzieren zu lassen. Das gibt dem Ent-
werfer seine innere Festigkeit. Sich der Reduktionen zu enthalten und sich in diesem Verwei-
gerungszustand dennoch eine Äußerung abzuverlangen ist das Entwerfen. Diese Art der Pra-
xis ist zwangsläufig; sie ergibt sich – dann als Realitätsebenenwechsel – aus der Auflösung 
der Passivität, die aus der Vorentscheidung folgen würde, nun nicht eine Bestandsaufnahme 
systematisch in Angriff zu nehmen und auch nicht einem politischen Anspruch folgend, vor-
bereitende Maßnahmen für eine Konfliktregelung einzuleiten. Diese vorläufig noch rein nega-
tive Bestimmung verweist auf die dritte Ebene, die ich eingangs angekündigt hatte, als es dar-
um ging, wie es sein könne, daß man zwei sich widersprechende Perspektiven (innen/außen) 
gleichzeitig praktiziert. Diese dritte Ebene, die die beiden nicht gewollten Wege (Gutachten 
und Management) positiv verbindet, ist die ästhetische Realitätsebene. Auf ihr handelt der 
Entwerfer. Ästhetik ist ein Realitätsbezug, der nicht auf Wahrheit angelegt ist (d. h. keine wis-
senschaftliche Methode ist) und der nicht auf das gute Leben, d. h. auf Sittlichkeit und staatli-
ches Handeln, angelegt ist. 

Stattdessen ist Ästhetik auf die Schönheit bezogen, die in der Kunst „hergestellt“ wird. Et-
was nach Schönheit zu bearbeiten (oder zu optimieren), umgeht gewissermaßen die beiden 
anderen Aspekte auf elegante Weise, ohne sich einzumischen, aber mit großer Aufmerksam-
keit auf diese Aspekte. (Das läßt unbenommen, daß Architektur nicht „schöne Kunst“ ist, 
sondern Gebrauchsartikel herstellt. Da sie sich des Entwerfens bedient, handelt sie dennoch 
ästhetisch, andernfalls würde sie sich von den Baufirmen nicht unterscheiden, denn die stellen 
die Gebrauchsgegenstände erst wirklich her.) 

Das hat Vor- und Nachteile: Auf der einen Seite steht der Verlust an Rationalität und poli-
tischer Deutlichkeit und damit an Begründbarkeit und kontrollierbarem Einfluß. Auf der ande-
ren Seite steht der Gewinn an räumlicher Konkretheit, d. h. an Anschaulichkeit. 

Ein Entwurf appelliert nicht an Prinzipien (wie die des Verstandes und damit die Naturge-
setze und der Vernunft und damit der Sittengesetze), und er begründet sich nicht durch Prinzi-
pien, sondern er appelliert an die Einbildungskraft und begründet sich durch Wohlgefallen. 
Die beiden anderen professionellen Haltungen suchen Begründungen auf objektiver Ebene: 
objektive Gegebenheiten (Bestandsaufnahme) oder objektive Notwendigkeiten (politischer 
Handlungsbedarf). Entwerfen ist demgegenüber nicht das Begründen mit Prinzipien bzw. Er-
klären durch Gesetze, sondern es basiert auf der Fähigkeit, allgemeine Prinzipien an einem 



  8 

exemplarischen Beispiel ästhetisch zu demonstrieren und als Begründung für das Objekt nur 
die Lust auf seine Form gelten zu lassen. 

 
Abschließend läßt sich ein rationales Schema der Animositäten in der Landschaftsplanung 

aus den beschriebenen Unterschieden ableiten: 
Die Ökologen und die Landschaftsarchitekten lehnen gemeinsam die Gesellschaftsplaner 

ab, weil diese nicht räumlich denken und planen; denn Politik ist keine räumliche Tätigkeit, 
während Ökologie räumlich denkende Biologie ist und Architektur Raumgestaltung. 

 
Die Ökologen und die Gesellschaftsplaner lehnen gemeinsam die Architekten ab, weil die-

se nicht reduktiv verwissenschaftlicht werden wollen und können. 
 
Die Gesellschaftsplaner und die Landschaftsarchitekten lehnen gemeinsam die Ökologen 

ab, weil diese die Natur in keiner Weise innergesellschaftlich begreifen können – es sei denn, 
sie sagen, „ökologisch“ sei bereits politisch gedachte Natur. Das aber lehnen die Landschafts-
architekten ab, weil für sie das Städtische das Gesellschaftliche ist, und die Gesellschaftswis-
senschaftler lehnen es ab, weil für sie Ökologie ja gerade die relevante Art von äußerer Natur, 
auf die sich ihre Politik richtet, bezeichnet. 

 
So lehnt jeder irgendwie jeden ab und liebt jeder irgendwie jeden, und je nach Art eines 

Konfliktfalles wechseln die Koalitionen. Aber keiner blickt so recht durch, warum eigentlich. 
 
 
 
2    Wissenschaft und Entwurf 
2.1  Vorbemerkung über das Verhältnis von Wissenschaft und Entwurf 
 
Die „moderne“ Landschaftsplanung vereint mehrere Traditionslinien, denen gänzlich unter-
schiedliche Objektbestimmungen entsprechen. Diesen differierenden Objektbestimmungen 
entsprechen wiederum unterschiedliche methodische und professionelle Haltungen sowie 
Produkte. 

Was könnte unter diesen Voraussetzungen „Theorie der Landschaftsarchitektur“ oder auch 
„Theorie des landschaftsarchitektonischen Entwerfens“, was sicher nicht dasselbe ist, heißen? 

Es hat sich gezeigt, daß aus der spezifischen Aufgabenstellung/Objektdefinition der Land-
schaftsarchitektur folgt, daß das Ziel der Ausbildung und die Art der Kontaktaufnahme mit 
der Realität zuvorderst darin besteht, das Hervorbringen von Ideen (nicht das Verifizieren von 
Theorien wie in der Wissenschaft) zu fordern. Natürlich müssen auch in der Wissenschaft 
Ideen hervorgebracht werden, aber es gibt einen fundamentalen Unterschied zwischen Erfah-
rungswissenschaft und dem Entwerfen: In der Wissenschaft müssen der Context of discovery 
und der Context of justification, also Hypothesenbildung und Experiment, streng getrennt 
bleiben,4 während beim Entwerfen genau dies in der Hand zusammenläuft. Das Ergebnis und 
die allgemeinen Prinzipien, nämlich der Entwurf und die Konzeption des Architekten vom 
Wesen der Gartenarchitektur, müssen gleichzeitig geschaffen werden. Überspitzt formuliert 
lernt er seine allgemeine Konzeption eigentlich erst bei der Arbeit an einem konkreten Objekt 

                                                           
4  Zu den Gründen vgl. Popper 1972, Reichenbach 1938. 



  9 

so richtig kennen (um sie dann auch bewußt „umzusetzen“). Er arbeitet am Besonderen und 
vom Besonderen her gleichzeitig auf das Allgemeine und das Individuelle zu, während es das 
Besondere in der Erfahrungswissenschaft gar nicht gibt: Es wird ausgeschaltet. Es gibt das 
allgemeine Gesetz und die individuellen Ereignisse, diese werden unter jenes subsumiert, und 
die besonderen Randbedingungen werden durch Kontrolle eliminiert. Man nennt das oft „La-
borversuche“. Selbst wenn der Architekt eine Philosophie hat, kann er sie nicht, entsprechend 
dem Naturwissenschaftler, wie ein Gesetz verwenden; ein beobachtetes Ereignis kann nicht 
einfach darunter subsumiert werden, sondern das Ereignis muß erst noch hervorgebracht und 
mit ihm die „Philosophie“ erneuert werden. Die Einbildungskraft muß durch ein repräsentati-
ves Ereignis, den Entwurf, dazu gebracht werden, daß sie etwas Allgemeines zu erkennen 
gibt, ohne sich ihm untergeordnet zu haben: Sie muß sich als einer hintergründigen Idee im-
merhin zugänglich gewesen erweisen. Die Grundidee des Entwerfers wirkt nicht direkt, näm-
lich „bestimmend“ auf die Einschätzung eines gegebenen Falles, sondern indirekt vermittels 
der Passivität gegenüber der Einbildungskraft, die sich ihrerseits bemüht, bei ihrer spieleri-
schen Bündelung des gegebenen Falles zu einem schönen Bild, sich auch für jene potentiell 
bestimmenden Prinzipien, z. B. aus der Ökologie und Stadtentwicklung, offen zu halten, d. h. 
die Welt und die ästhetische Idee gleichermaßen in ihre Arbeit einzubeziehen. Der Prozeß ist 
also bei weitem komplizierter als bei der deduktiven Subsumtion, zumal ja beim Entwerfen 
jenes spielerische Bündeln eher ein langdauerndes zähflüssiges Herumprobieren auf dem Pa-
pier ist. Hier werden dann noch die dem handwerklichen Können geschuldeten Einflußgrößen 
auf die Regie der Einbildungskraft relevant. Soweit jedoch – formal analog – auch in der Wis-
senschaft ein Effekt erst experimentell „hervorgebracht“ wird, wird er gegenüber dem Ent-
wurf aber systematisch nach strengen Regeln durch Ableitungsbeziehungen aus dem Gesetz 
erzeugt. 

Was also für die Erfahrungswissenschaft zwingend ist, ist für das Entwerfen undurchführ-
bar und unfruchtbar, und was für das Entwerfen konstitutiv ist, ist für die Erfahrungswissen-
schaft das Ende. So ist es nicht verwunderlich, daß die zeitweiligen Versuche in den „moder-
nen“ Landschaftsplanungsstudiengängen, jeweils das eine nach dem anderen zu bemessen, 
regelmäßig zu vernichtenden, aber auch völlig irrelevanten Urteilen von beiden Seiten aus 
geführt hat. Man hat Äpfel mit Birnen verglichen. Eine selbstbewußte Theorie des Entwerfens 
konnte so nicht entstehen: Von erfahrungswissenschaftlicher Seite wurde die Landschaftsar-
chitektur im Geist wegen Unwissenschaftlichkeit einfach abgeschafft und von landschaftsar-
chitektonischer Seite wurde die Unangemessenheit der erfahrungswissenschaftlichen Position 
mit der Gefährlichkeit von empirischer Theorie und Reflexion schlechthin für das Entwerfen 
verwechselt. Im folgenden werde ich in geraffter Form die Charakteristika des Entwerfens 
anhand Kants „Kritik der Urteilskraft“ so bestimmen, daß sich daraus ergibt, daß zwar an die-
ser Angst vor Theorie etwas Wahres dran ist, daß das aber den krassen Anti-Intellektualismus 
der Zunft nicht rechtfertigen kann. Daraus werden einige Folgerungen über den theoretischen 
Gehalt des Entwerfens sowie für die Ausbildung von „Entwerfern“ gezogen. 
 
 
2.2  Das Entwerfen ist kein Erkenntnisprinzip 
 
Entwerfen ist methodisch auf Individualität gegründet und emotional auf Entdifferenzierung. 
„Erkenntnis“ ist nicht eingeplant. Sie bestünde aus Differenzierung, um das Allgemeine ange-



  10 

sichts seiner variierenden spezifischen Realisationsweisen dennoch herauszuschälen. Zu die-
ser These steht aber im Widerspruch, daß die Differenz zwischen der entwerferischen und der 
wissenschaftlichen Haltung darin besteht, daß der Wissenschaftler nach allgemeinen Gesetzen 
sucht, während der Entwerfer nach besonderen Lösungen sucht. Das Besondere aber – im 
Verhältnis zum Allgemeinen und Individuellen – ist gerade die Differenz in der Einheit. 

 
Der Unterschied zwischen der Suche nach der Differenz und Differenzierung besteht aber 

darin, daß im Erkenntnisprozeß die Differenzierung nur Mittel ist, das Allgemeine gewisser-
maßen einzukreisen; dieses ist aber dann das Indifferente. Demgegenüber ist es das Ziel des 
Entwurfsprozesses, (evtl. durch eine allgemeine Idee geleitet) die Differenz einer (in unserem 
Falle örtlichen) Situation zu allen anderen Situationen überdeutlich zu machen. Dazu scheint 
eine entdifferenzierende Haltung förderlich zu sein. Dieses Ziel und die entsprechende Hal-
tung wird nicht willentlich gewählt, sondern ist eine Folge der Natur des Entwerfens. 

Das Entwerfen ist nicht Erkenntnis, sondern Repräsentation. Repräsentation ist – zeichen-
theoretisch gesehen – die Symbolfunktion von Zeichen. Peirce nennt sie auch „Drittheit“ und 
meint damit, daß „etwas“ („brute facts“) „als etwas“ Bedeutung hat. Diese Bedeutung entsteht 
in Relation zu etwas Drittem, Allgemeinem (Symbol). Die Bedeutung ist Anzeichen (Index) 
eines Ereignisses, sie ist aber auch eine idealisierte einzelne Verallgemeinerung (vgl. Apel 
1975). 

Man könnte also sagen: Erkenntnisorientierung und Präsentationsorientierung stehen sich 
gegenüber. In dem einen Fall wird differenziert, um das Allgemeine zu erkennen; im anderen 
Fall wird entdifferenziert, um das Besondere zu präsentieren. 

Der zweite Fall interessiert uns. Die Perspektive des präsentativen Arbeitens als spezifi-
schen „Erkenntnisprozesses“ scheint Entdifferenzierung (als „Erkenntnishaltung“) einerseits 
und das Herausschälen und Gestalten einer Differenz (in unserem Falle eines Ortes) anderer-
seits zu versöhnen und zu benötigen. Daß beide Perspektiven – Entdifferenzierung und Diffe-
renzierung – zusammengehen können, hat zur Voraussetzung, daß es sich eben nicht um er-
fahrungswissenschaftliche Erkenntnis handelt, sondern um künstlerische „Erkenntnis“ (im 
weitesten Sinne). Es wird beim Entwerfen die Einheit einer allgemeinen (Gestaltungs-)Idee 
und eines besonderen Themas (in unserem Falle: eines Ortes) individuell hervorgebracht. Al-
les, was die individuelle Bereitschaft zur Produktivität in dieser Hinsicht fördert, ist erlaubt. 
Die Ausrichtung am individuellen Sich-Entäußern (statt am allgemeinen Sich-Verleugnen5), 
verschiebt die Maßstäbe für den Geltungsgrad und Geltungstypus der „Erkenntnis“. Ein (ar-
chitektonischer) Entwurf demonstriert die Einheit von allgemeinen Prinzipien örtlicher Be-
sonderheit und individueller Ausdruckskraft auf ideale Weise – falls er etwas taugt. Dies ist 
auf der Objektebene die Differenz: Es geht um das Hervorbringen eines idealen Beispiels 
(vgl. Kant 1968: § 17) von etwas, was erst durch das Beispiel so recht klar wird, nicht um das 
Subsumieren eines Ereignisses unter ein bekanntes Gesetz oder eine Idee. Natürlich kann der 
Entwerfer seine „Konzeption“ (z. B. von „Stadt“) schon vorher kennen; aber er kann die zu 
entwerfende Welt nicht einfach dadurch zur Geltung bringen, daß er ihr eine solche Idee als 
Bestimmung zuordnet. Das wäre wissenschaftliche Klassifikation. Stattdessen muß er sich 
durch Idee und Sachlage so bestimmen lassen, daß ihm ein möglichst vollkommenes Gebilde 

                                                           
5  Bei der wissenschaftlichen Differenzierung wird ja durch das möglichst erschöpfende diskursive Festlegen 
aller denkbaren Kontextbezüge des in einem bestimmten Fall Gemeinten die Ebene festgelegt, auf der das Ge-
meinte nicht nur eine subjektive Bedeutung hat, sondern – eingedenk des nun festgelegten Kontextes – von allen 
gemeint werden müßte, wenn sie nur den Differenzierungsprozeß miterlebt hätten. Dann aber gilt der Sachverhalt 
als objektiv bestimmt, und somit ist alle Individualität ausgeschaltet. 



  11 

einfällt, das ihm seine konzeptionelle Idee abermals klar macht und zur Freude gereichen läßt. 
Maßstab des Klärungsprozesses ist nicht die intersubjektive Gültigkeit des entworfenen Er-
eignisses, sondern die Fruchtbarkeit der Idee für das Entwerfen und die Deutlichkeit ihrer Prä-
sentation. Differenziert wird hierbei die Welt (nicht irgendeine Argumentation); entdifferen-
ziert werden der sog. Context of discovery und der Context of justification.6 Entdeckung (ei-
nes allgemeinen Prinzips) und Überprüfung (desselben Prinzips) an einer Beobachtung fallen 
im beispielhaften Repräsentieren zusammen; das ist für die Erfahrungswissenschaft das größte 
methodische Übel, denn der daraus folgende Zirkel zerstört die logische Entscheidbarkeit. 
(Natürlich kommt es auf die auch gar nicht an beim Entwerfen, aber wer das in der Universität 
laut sagt, bestätigt die argen Vermutungen.) 

Es wird also nicht der Diskurs differenziert, um die Welt durch den Einsatz von allgemei-
nen Ideen/Gesetzen nach einheitlichen Prinzipien zu ordnen, sondern es wird der Diskurs ent-
differenziert, um die Welt durch den Einsatz von Individualität zu differenzieren. 

Aus allem folgt, daß man sich nicht wundern muß, wenn in der Landschaftsplanung Wis-
senschaft und Entwerfen im Unfrieden leben. Es gibt gute objektive Gründe für diesen Un-
frieden, der erst wirklich entsteht, wenn man eine solche Differenz des „Ansatzes“ nicht sub-
jektiv und institutionell verkraftet. Das scheint der Fall zu sein. Würde man sie subjektiv ver-
kraften – Toleranz und ein paar Kenntnisse aus der Wissenschaftstheorie wären gefordert –, 
wäre der Frieden leicht herzustellen. 

In der Architektur ist das ein wenig anders. Die Architektur hat eine „Theorie“. Dort wird – 
neben dem Entwerfen – Wissenschaft betrieben. Das ist aber keine Erfahrungswissenschaft, 
sondern Kulturwissenschaft. Die widerspricht dem Entwerfen weniger und wird außerhalb der 
„hard science“ ohnehin geschätzt. Demgegenüber ist die Theorie der „modernen“ Land-
schaftsplanung unter dem Einfluß der ökologischen Disziplinen und der politischen Durchset-
zungsproblematik eines marginalen Faches streng erfahrungswissenschaftlich ausgerichtet. Da 
aber stört das Entwerfen genauso, wie das Entwerfen durch den Wissenschaftsimperialismus 
gestört wird, auch wenn auf beiden Seiten das Geschwafel von Inter-, Trans- und Multidis-
ziplinarität nicht verstummen will. Zu Lasten der szientifischen Landschaftsplanung geht, daß 
sie von all dem nichts versteht und daher glaubt, die Landschaftsarchitektur ohne wissen-
schaftstheoretische, stattdessen mit rein politisch-perspektivischen Begründungen abschaffen 
zu können. Zu Lasten der Landschaftsarchitektur geht, daß sie, obwohl sie von der Verschie-
denartigkeit – und nicht einfach vom Anachronismus der anderen Traditionen – ausgeht, das 
intellektuelle und theoretische Potential ihrer Disziplin nicht versteht und nicht auszuschöpfen 
in der Lage ist. Demzufolge ist sie unter wissenschaftstheoretischer Perspektive nicht in der 
Lage, ihr Fach den Möglichkeiten angemessen als Universitätsdisziplin in der Lehre zu reprä-
sentieren. 

 
 
 
 

 

                                                           
6  Die gleiche Entdifferenzierung ist Voraussetzung für „Verstehen“ in der Hermeneutik und für die dialektische 
Reflexion. (Deshalb sind diese beiden Wissenschaftstraditionen dem Szientismus genauso suspekt wie der künst-
lerische Entwurf. Zur neuesten Dokumentation einer grundsätzlichen und wohl für die Qualitäten der experimen-
tellen Erfahrungswissenschaft konstitutiven Borniertheit im Gewande einer angenehmen Polemik gegen allerlei 
Abstrusitäten aktueller Szientismuskritik vgl. den Nobelpreisträger Weinberg 1997.) Daraus folgt eine me-
thodische Nähe zum Geschmacksurteil und zur Kunstproduktion. Diese Nähe wird hier nicht weiter behandelt. 



  12 

2.3  Entwerfen als Erkenntnisprinzip oder: Wie lehrt man das, was nicht gelernt werden kann? 
 
Bis hierhin haben wir die Differenz zwischen Erfahrungswissenschaft und Entwerfen (sowie 
zuvor analog die Differenz zwischen landschaftsarchitektonischer im Unterschied zur ökolo-
gischen und sozialwissenschaftlichen Orientierung in der Landschaftsplanung) betont. Es soll-
te deutlich werden, daß die Probleme der Uneinheitlichkeit der Fachstrategien durchaus objek-
tiver Natur (wenn auch deshalb noch lange nicht unüberwindlich) sind. Es ergab sich dabei 
die Unterscheidung zwischen Erkenntnisorientierung und Präsentationsorientierung als Kenn-
zeichnung der professionellen Lebenshaltung, die sich – exklusiv – gegenüberstehen. 

Im folgenden wird die Sichtweise umgekehrt. Es wird unterstellt, daß das Entwerfen in je-
dem Falle eine – irgendwie – kommunizierbare systematische intellektuelle Leistung ist, so 
daß sie als Erkenntnisprinzip gelten kann, dessen Natur zu untersuchen wäre. Ich werde diese 
Fragestellung mit einer anderen vermischen: mit der Frage danach, wie man Entwerfen einge-
denk dessen, daß es nicht nur eine das Berufsleben vorbereitende Praxis ist, sondern auch und 
zunächst eine Erkenntnisweise, der Wissenschaft angemessen lehren kann. Das eine läßt sich 
durch das andere am besten beschreiben.7 

 
Talent ist die natürliche Basis der Kunst und des Entwerfens. Geschmack ist die kulturelle 

Basis des ästhetischen Urteilsvermögens und der schönen Kunst. Talent kann man nicht erler-
nen. Wenn man Talent nicht erlernen, sondern nur haben kann, dann bleibt für die Schulung 
nur die Schulung des Geschmacks übrig, d. h. des Beurteilungsvermögens ästhetischer Ideen 
als Ausdruck (der Vollkommenheit) sittlicher Ideen. (Auch die Geschicklichkeit im hand-
werklichen Umgang mit dem Material kann geschult werden. Wie dies die Schulung des Ge-
schmacks beeinflußt, wird im folgenden nicht berücksichtigt; das wäre ein ganz eigenes The-
ma.) Geschmack schult man durch „Nachfolge“ (Kant 1968, § 32). Dazu im Verhältnis steht 
das Prinzip der Nachahmung, das bedeutet im ungünstigen Fall des Nachmachens und Manie-
rierens, das einerseits auch gewisse methodische und didaktische Qualitäten hat, aber anderer-
seits – letztendlich – gerade vermieden werden sollte. 

Eine Gegenüberstellung der Prinzipien macht den Unterschied deutlich (sie ist aus § 49 der 
Kritik der Urteilskraft abgeleitet und anwendungsbezogen interpretiert): 
 

NACHMACHEN  
 
Definition : Imitieren von allen Formprinzipien, außer den typischen Fehlern. Formale Voll-

ständigkeit aller Ausdruckselemente, die „regulär“ sind. Das entspricht im Sprach-
gebrauch des architektonischen Entwerfens der „Formidee“. 

Mangel: Konzeptions- und geistlos bei großer Konzeptionstreue und Reinheit (�Paradox). 
Mangel an Individualität. 

Tendenz: Langweilig, weil schematisch. 
Weltanschauliche Charakteristik: „Ästhetisch-nomothetisch“ (�Paradox). 
Vorgehen (= wissenschaftstheoretische Kennzeichnung): Elementaristisch/Empiristisch. 
 
 

                                                           
7  Neben der Kritik der Urteilskraft wird im folgenden die Kenntnis der Terminologie und der Prinzipien erfah-
rungswissenschaftlicher Wissenschaftstheorie auf dem Niveau einer Einführung vorausgesetzt und nicht mehr 
ausgeführt. 



  13 

MANIERIEREN  
 
Definition : Imitieren der Originalität im Prinzip, d. h. eines Konzepts. Formale Prägnanz der 

Einheit aller Ausdruckselemente. Das entspricht in der Sprache des architektoni-
schen Entwerfens der „Raumidee“. 

Mangel: Eigenartig ohne Substanz, d.h.: Mangel an Individualität, Muster ohne Mustergültig-
keit. (�Paradox) 

Tendenz: Langweilig, weil nur typisch (man kennt das schon), d. h. „allgemein-typisch“, aber 
nicht „individuell-typisch“: ohne „Eigenes“. 

Weltanschauliche Charakteristik: „Abstrakt-idiographisch“. (�Paradox) 
Vorgehen (= wissenschaftstheoretische Kennzeichnung): Ganzheitlich/Rationalistisch. 

 
Die Paradoxien der Charakteristika verweisen auf den gemeinsamen Mangel. Es kann sol-

che Weltsichten eigentlich gar nicht geben, weil im Falle des Nachmachens das Prinzip des 
Ästhetischen „exemplarisch“ statt „logisch“ zu sein hätte, ein „Ideal“ statt einer „Idee“ (alle 
Begriffe: Kant 1968) befolgen müßte. Demzufolge kann es nicht zugleich nomothetisch sein,8 
denn Ideale sind singulär verwirklichte allgemeine Ideen. Ebenso ist – in bezug auf das Ma-
nierieren – das idiographische Prinzip das Prinzip des Besonderen und der Konkretion als 
allgemeinverbindlicher Bewertung; es kann also gar nicht abstrakt sein. In beiden Fällen (der 
formalen Ebene und der konzeptionellen Ebene) wird das Wesen der Kunst und des ästheti-
schen Urteils verletzt, weil – geboren aus Gründen der allgemeinen Weitervermittlung von 
Fähigkeiten – ein allgemeiner Schematismus Individualität ersetzt. 

 
Demgegenüber wäre gute Nachahmung „Nachfolge“. Aber Nachfolge – egal wie – kommt 

nicht aus ohne den Aspekt (und die Praxis) des Nachmachens und Manierierens. Es käme also 
darauf an, zu den mangelhaften Lernstrategien noch etwas hinzuzufügen, eine Umgebung zu 
schaffen, welche die Mängel des Kopierens beseitigt, es aber als „Technik“ bewahrt. 

Solche Nachahmung im guten Sinne läge somit zwischen autonomer schöner Kunst des 
Genies und diesen Degenerationsformen der ästhetischen Produktion. Denn die Situation, um 
die es geht, ist dadurch gekennzeichnet, daß „verkappte Genies“ sich durch Nachahmungs-
praktiken entdecken sollen. Daher müßte das reine Kopieren irgendwie durch Eigenständig-
keit belebt werden, also an das Talent möglichst anknüpfen. 

Hierbei ergibt sich ein zweites Problem: Nicht nur die Mängel des Nachahmens sind zu 
vermeiden – sie bedürfen des eigenständigen Talents –, sondern auch die Mängel des Talents; 
dieses bedarf ideeller und erfahrungsmäßiger Beschränkung. So liegt das Gute von beiden im 
Schnittpunkt ihrer vermiedenen Mängel. Die Nachahmung müßte zwar möglichst alle Form-
prinzipien des Musters umfassen (Nachmachen) und zugleich das gedankliche Prinzip des 
Musters in den Vordergrund stellen (Manieren), dürfte aber trotzdem kein eigenes individuel-
les Talent vermissen lassen. 

Aber wenn das Talent gerade noch unterentwickelt ist, braucht es eher stärkere Gegenmaß-
nahmen, als wenn es schon ausgebildet ist. Diese befremdliche Einschränkung resultiert aus 
dem Charakter des Talents, eine Art ungebundener Kraft zur individuellen Präsentation von 

                                                           
8  Der Begriff nomothetisch bezeichnet die Weltsicht (und alle entsprechenden wissenschaftlichen und techni-
schen Verfahren), daß Allgemeinheit durch Gesetze verbürgt ist, und das Individuelle ohne Bestimmung durch 
ein Gesetz keinerlei Geltung hat. Demgegenüber bezeichnet der Begriff idiographisch die umgekehrte Weltsicht, 
daß das Allgemeine ein sich durch die Entwicklung von Individualität erst herstellendes Seinsprinzip ist. 



  14 

allgemeinem „Geist“ zu sein (§ 49). Wenn der Geschmack und die sittlichen Ideen noch nicht 
weit gediehen sind, sondern gerade erst noch geschult werden sollen, dann wird die alleinige 
Orientierung am eigenen Genie, ohne Vorbilder zu berücksichtigen, zu Originalitätswahn füh-
ren. Kant nennt das „originalen Unsinn“ (§ 46). Das wäre dann das andere Extrem gegenüber 
dem stumpfsinnigen Kopieren. Aus diesem Grunde müssen durch die Nachahmung an dieser 
Stelle deutliche Grenzen gesetzt werden. Aber diese Grenzen müßten durch jenes positive 
Mehr im Verhältnis zur Degeneration von Nachmachen und Manierieren bestimmt sein, wel-
ches das Talent zwar fördert (statt es als alleinige Basis bereits vorauszusetzen) und trotzdem 
aber auch von irgendeiner anderen individuellen Eigenständigkeit als nur der des Talents 
selbst bestimmt wird. Denn ein Mangel an Individualität lag in beiden degenerierten Fällen 
vor. Der Überschuß an Individualität im Talent müßte seinerseits durch eine Individualität 
anderer Art gebändigt werden. 

Es müßte also dem Talent auf der Ebene dessen, was Nachmachen ist, eine Individualität, 
die das Nachmachen zur Eigenständigkeit neben dem Talent werden läßt, entgegenkommen. 
Es muß demnach eine Form der Individualität eingebracht werden, die noch nicht Genie ist 
(das wäre sonst ohne alle Regel) und eine Form der Gesetzgebung, die nicht Verstand oder 
Vernunft ist (das wäre sonst Wissenschaft oder Politik). Das ist der Geschmack als Beurtei-
lungsvermögen. Nur er kann dem Talent auf individuelle (statt auf prinzipielle/regulierende) 
Art jene objektive Bindung verleihen, denn Geschmack ist eine rein individuell funktionie-
rende Art der allgemeinen Urteilsfähigkeit, also dessen, was den überschießenden Geist auf 
die richtige Art einbinden könnte und zugleich das Nachmachen entkrampfen würde. 

 
Aus der bisherigen Charakterisierung der möglichen Vermeidungen der Mängel des Nach-

ahmens und Manierierens folgt, daß es auf der Ebene des Lernprozesses einen Zirkel gibt zwi-
schen dem Anspruch nach vorbildlicher Bindung und Regulierung auf der einen Seite und 
dem, was beides in dieser Weise leisten könnte auf der anderen Seite: Nur aus Geschmack 
folgt Geschmack. Man braucht ihn, um ihn zu lernen, weil man ohne ihn das schlechte Nach-
machen als einzigen Halt – selbst des Genies – nicht vermeiden könnte, sobald man in den 
Lernprozeß einsteigt. Der Geschmack kann aber nur durch Nachfolge geschult werden. So 
würde man Nachahmung lernen können. Offenbar handelt es sich hierbei um diejenige Ebene 
der Nachahmung, die die Individualität (des Schülers sowie der Beispiele) nicht durch unan-
gemessene Schematismen ersetzt. 

Es gibt also auf der objektiven formalen und konzeptionellen Ebene der Nachahmung kei-
ne Möglichkeit, sich um das Problem herumzudrücken, daß man eigentlich schon können 
müßte, was man lernen will, um es lernen zu können, und d. h. auch, daß das Kopieren aus 
technischen Gründen unvermeidlich, aber prinzipiell mangelhaft ist. Daraus folgt: Die Ebene 
der Beispielhaftigkeit muß zugleich aus einem übergreifenden Bereich bezogen und in einem 
solchen Bereich zur Wirkung gebracht werden, der dem Charakter des Talents entspricht, in-
dividueller, „natürlicher Geist“ zu sein. Man würde dann Nachfolge durch Nachahmung in der 
Weise lernen, daß die Chance am größten wäre, daß man Talent freisetzt. Mehr kann nicht 
gefordert werden, mehr muß aber auch nicht gefordert werden. Geschmack braucht man dazu, 
weil nur diese Urteilsform eine prinzipienlose Selbstgewißheit voraussetzt, die in jedem Ein-
zelfalle die richtigen Grenzen kennt – ganz wie man denjenigen definiert, der im sozialen Le-
ben das Richtige zu tun weiß. Nicht geschmacklos zu sein ist mehr, als nur manierlich zu sein; 
das zweite verlangt man nur von Kindern, die Geschmack erst noch lernen müssen. 



  15 

Die Tautologie, daß nur aus Geschmack Geschmack folgt, löst sich in eine negative Be-
stimmung auf: Der Mangel an Individualität beim Nachahmen kann nicht durch die „Eingabe“ 
von außenbürdiger Individualität in den Lernprozeß behoben werden. Das widerspräche dem 
Begriff. Denn Individualität kann man nur aus sich beziehen, nie von außen. Stattdessen ist 
die Praxis so zu organisieren, daß ein Minimum von Verhinderungen der Entdeckung von 
Talent gewährleistet ist. Das ist das Individuelle, was „gelehrt“ werden kann. Es besteht aus 
der passiven Aktivität und Ausstrahlung des Lehrers und seiner Vorsicht und menschlichen 
Übersicht bei der Anleitung. Es geht mehr um Menschenkenntnis und Interesse an Menschen, 
als um architektonische oder entwerferische Prinzipien. Die Ausrichtung daran nennt Kant 
dann Nachfolge und beschreibt die Differenz zur Nachahmung (§ 32, § 60). Insgesamt kommt 
dabei heraus, daß Nachfolge aus einer konzeptionellen Inspiration durch den Lehrer besteht, 
die primär über menschliche (moralische) Qualitäten und Annäherungen verläuft. Die nachzu-
ahmende Formsprache muß Plausibilität nicht als „Regelwerk“, sondern als Lebensmöglich-
keit, als menschlicher Ausdruck eines vorbildlichen Menschen, gewinnen (vgl. § 17). 

Es gilt daher Kontexte zu erstellen, in denen Nachahmung in dieser Weise praktiziert, d. h. 
konzeptionelle Inspiration und Vorbildlichkeit erfahren werden kann. 

 
Folgerung: Die gute konzeptionelle Schulung (= Nachfolge) und die formale konzeptionel-

le Schulung (= Nachmachen/Manier) lassen sich nicht trennen, ohne daß die erstere in nutzlo-
ser Theorie und die zweite in langweiligen Diszipliniertheiten enden würde. Daher dürfen sie 
nicht getrennt werden; genau dann aber sind sie – als Einheit – nur personell repräsentierbar. 
Das liegt daran, daß Entwerfen ebensowenig ein Gutachten wie ein Diskurs ist, sondern deren 
Umgehung auf einer anderen Ebene. Die Perspektive ist eben genau eine andere als beim Er-
lernen einer intellektuellen Konzeption, nämlich die, daß nicht Begriffe (d. h. Ideen und Prin-
zipien) und nicht Disziplin (im handwerklichen Sinne) bestimmen dürfen, sondern hervorge-
bracht werden sollen. Wobei dann aber ein Wechsel der Ebene von „wahr“ und „gut“ zu 
„schön“ stattfinden wird und die Begriffe durch ästhetische Ideen ersetzt werden sowie die 
Disziplin durch Geschmack. 

 
Bis hierhin ist behandelt worden, wovon – erkenntnistheoretisch gesehen – ein Entwurf be-

stimmt ist. Im Anschluß soll nun behandelt werden, was er erkenntnistheoretisch leistet. 
Wir hatten mit Kant definiert, daß ein Entwurf – im Unterschied zum Begriff – eine 

„ästhetische Idee“ ist. Das hat er mit der schönen Kunst gemein. Architektur ist zwar keine 
schöne Kunst, aber als Urteilsform entspricht dieser Teil ihrer Artikulationsweise derjenigen 
der Kunst – ganz gleichgültig, welche Forderungen an den Inhalt der Darstellung im 
Unterschied zur „freien“ Kunst noch hinzukommen. Die ästhetischen Ideen haben im 
Unterschied zu den theoretischen Begriffen (Fallgesetz) oder den sittlichen Ideen (Freiheit) 
keine bestimmende Funktion für die Einbildungskraft, sondern sie sind selbst Produkte dieser 
Einbildungskraft und somit gerade das, was seine Qualität als Unterwerfung unter die 
bestimmenden Vermögen bestimmt. Die Einbildungskraft hat ihr Wesen in der 
„Bestimmbarkeit“ durch Verstand und Vernunft (Kant 1988, § 59); zu ihren aktiven 
Qualitäten gehört es, trotz ihrer Unbändigkeit erreichbar zu sein für den Diskurs. Diese aktive 
Passivität artikuliert sie selbst in der positiven Qualität des „freien Spiels“ (§ 9) mit den 
Gegenständen der Wahrnehmung.9                                                            
9  Kant bestimmt den spielerischen Charakter der Einbildungskraft als ihre wesentliche Differenz zu Verstand 
und Vernunft, die beide „bestimmenden“ Charakter haben. Die Einbildungskraft synthetisiert auf ungebundene 
Art Wahrnehmungen und stellt sie den bestimmenden Vermögen wie ein Materialangebot zur Verfügung. Wird 



  16 

Solange sie sich darin durchsetzt, d. h. nicht Wissenschaft oder Moral das Ergebnis der 
intellektuellen Anstrengung sind, existiert durchaus auch ein Urteil, aber es ist 
geschmacklicher Natur; wird es nicht als Gefühl geäußert, sondern gegenständlich 
hervorgebracht, ist es eine ästhetische Idee. Daß die Einbildungskraft keine Bestimmung 
erlitten hat, dies aber als deren eigenständige Aktivität gedacht, der erlittene Mangel an 
Bestimmtheit in einer deutlichen Äußerung, die Unbestimmtheit als Kraft einer Äußerung, 
deren Wesen es eigentlich wäre, noch bestimmt zu werden und deren Wesen es ist, 
bestimmbar zu sein, ist die Charakteristik dieses Urteils. Das immer erst noch zu 
Bestimmende, indem der Verstand oder die Vernunft über es kommen und ihm ein Gesetz 
geben, dieser strukturelle Mangel und die Vorläufigkeit als aktives „freies Spiel“ der 
Erkenntnis gedacht, ist deren „Belebung“. Mit diesem Begriff bezeichnet Kant die Funktion 
der Einbildungskraft (§ 49). Sie hat diese Funktion dann, wenn sie in „ästhetischer Absicht“ 
(§ 49) statt wissenschaftlich tätig ist, um „ungesucht reichhaltigen unentwickelten Stoff für 
den Verstand, worauf dieser in seinem Begriff nicht Rücksicht nahm, zu liefern, welchen die-
ser aber, nicht sowohl objektiv zum Erkenntnisse, als subjektiv zur Belebung der 
Erkenntniskräfte, indirekt also doch auch zu Erkenntnissen anwendet: so besteht das Genie 
eigentlich in dem glücklichen Verhältnisse, welches keine Wissenschaft lehren und kein Fleiß 
erlernen kann, zu einem gegebenen Begriffe Ideen aufzufinden, und andrerseits zu diesem den 
Ausdruck zu treffen, durch den die dadurch bewirkte subjektive Gemütsstimmung, als 
Begleitung eines Begriffs, anderen mitgeteilt werden kann“ (§ 49). In der „indirekten“ Er-
kenntnisweise durch ästhetische Ideen umgibt demnach die Einbildungskraft durch den künst-
lerischen Ausdruck die wohlbekannten Begriffe mit anregendem Material, dessen belebende 
Kraft gerade aus dem Einsatz der ganz anderen Ebene als der logisch-begrifflichen resultiert. 
Erkenntnis ist dies nicht, aber „indirekt“ wird diese gefördert, denn der Verstand wird die in-
nere Reichhaltigkeit seiner Begriffe um die neuen Aspekte der künstlerisch mitgeteilten 
Reichhaltigkeit der Welt erweitern müssen. Was z. B. Dekonstruktivismus als Theorie und 
Weltgefühl bedeutet, wird durch jeden weiteren dekonstruktivistischen Entwurf präzisiert – 
falls die Architekturtheoretiker Schritt halten können.10  

Was bedeutet nun die transzendentalphilosophische Analyse im Sinne Kants, wie sie hier 
durchgeführt wird, für die Funktion des Entwurfs im Rahmen einer wissenschaftlichen Umge-
bung, d. h. als eine „universitäre“ Praxis? 

Das Entwerfen hat seine Objektivität im Context of discovery, hatten wir gesagt. Die Ob-
jektivität besteht nicht in Geltung durch Begründung, sondern in „Ver-Objektivierung“ sub-
jektiver Einbildung (und subjektiven Sinns) in der Weise, daß der Verstand überfordert und 
damit angeregt wird, Ungedachtes zu denken. „Die Einbildungskraft (als produktives Er-
kenntnisvermögen) ist nämlich sehr mächtig in Schaffung gleichsam einer anderen Natur, aus 
dem Stoffe, den ihr die wirkliche gibt“ (§ 49). 

Das „kann“ der Entwurf. Er animiert zur Spekulation und Ausweitung der Subsumtions-
möglichkeiten von Ereignissen unter Gesetze. Hier entsteht eine groteske Disharmonie in der 
Landschaftsplanung: Ihr kognitiver Horizont als Erkenntnisprinzip ist dem bisher Gesagten 
zufolge spekulativ. Dagegen setzen die Fachvertreter der Landschaftsarchitektur – weil sie mit 
                                                                                                                                                                                     
das Angebot mit einem logischen oder moralischen Begriff benannt, ist die Kraft der Einbildung erloschen und 
die ästhetische Ebene verlassen, die im Wohlgefallen (oder Mißfallen) an der zwanglos erfaßten Welt besteht. 
10  „Mit einem Worte, die ästhetische Idee ist eine einem gegebenen Begriffe beigesellte Vorstellung der Einbil-
dungskraft, welche mit einer solchen Mannigfaltigkeit der Teilvorstellungen in dem freien Gebrauche derselben 
verbunden ist, daß für sie kein Ausdruck, der einen bestimmten Begriff bezeichnet, gefunden werden kann, der 
also zu einem Begriffe viel Unnennbares hinzudenken läßt, dessen Gefühl die Erkenntnisvermögen belebt und 
mit der Sprache, als bloßem Buchstaben, Geist verbindet“ (§ 49). 



  17 

Spekulation (im Sinne der heuristischen Aspekte des Diskurses) Abgehobenheit, Abstraktheit 
und Wortklauberei, die „von der Seite der Wissenschaft“ ohnehin droht, assoziieren und auch 
weil sie kaum theoretische Voraussetzungen und Übung im systematischen Spekulieren besit-
zen –, einen absurden Praxisfetischismus. Auf diese Weise bekämpfen sie, was sie auszeich-
nen würde. Dem Wagnis des Diskurses über Konzeptionen wird demonstrativ die handwerkli-
che Seite des Entwerfens und die funktionale Seite der Architektur entgegengestellt. Auf diese 
Weise ergibt sich ganz eigentümlich, daß sich die Aversion gegenüber der systematischen 
Intellektualität und konzeptionellen Arbeit als Vorbehalt gegen Kunst in der Landschaftspla-
nung und gegen die Anerkennung der ästhetischen Prägung der Landschaftsarchitektur äußert. 
Sowohl theoretische Arbeit als auch die ästhetische Dimension „driften ab“ – angeblich. 

Für die Lehre bedeutet dies: Wenn Entwerfen nicht nur als Berufstraining begriffen werden 
soll, sondern als universitärer, wissenschaftlicher Beitrag zur künstlerischen und architektoni-
schen „Erkenntnis“, d. h. selbst als Erkenntnisprinzip, dann müßte es nach den Entwürfen 
jeweils erst richtig losgehen. Sie müßten als Belebungsprinzip und Anregungsmittel eingesetzt 
werden ungefähr in dem Sinne, wie A. v. Humboldt den Landschaftsgenuß als Anregungsmit-
tel für die Wissenschaft beschreibt. Das bedeutet: Man müßte versuchen, den abgelaufenen äs-
thetischen Verobjektivierungsvorgang mit dem Verstand anschließend einzuholen. Nicht, um 
Regeln des Entwerfens zu finden, das ist prinzipiell der Holzweg – wenn man vom Hand-
werklichen und einigen Tricks absieht –, sondern, um den aufscheinenden Prinzipien der Ver-
nunft, d. h. dem, was in diesem Einzelbeispiel an Weltbild zugrunde liegt, auf die Spur zu 
kommen. 

Wenn die politische und wissenschaftstheoretische Qualität des Entwerfens genutzt werden 
soll, d. h. die Entwürfe als Anregungsmittel, dann müßte es sowohl an den Lehrstätten er-
kennbare, personell ausgestrahlte und theoretisch benannte Konzeptionen der Landschaftsar-
chitektur als auch eine Kultur des intensiven Diskutierens über Entwürfe geben, nicht nur des 
reinen Beurteilens. Es wäre zu diskutieren, was sich an „Zeitgeist“ zeigt, was die Entwürfe 
weltanschaulich intellektuell eröffnen als ästhetische Ideen. Daß sie als ästhetische Ideen im-
mer einen – wenn auch strukturell diffusen – Überschuß im Verhältnis zu den Begriffen des 
Verstandes haben, muß nicht zur Bescheidenheit und Sprachlosigkeit bzw. rein formalen Be-
urteilung führen, sondern zum Gegenteil: Entwürfe können dazu dienen, daß man konzepti-
onsbildend reflektiert; gerade der, von dem sie stammen, kann sie als Verweis auf sich, seine 
Lebensführung und sittlichen Prinzipien begreifen lernen. Das verbessert zwar nicht sein Ta-
lent, aber dafür seine konzeptionelle Sicherheit und Ausstrahlungskraft, d. h. seine Deutlich-
keit. Er kann sich dann an sich selbst, seinem Wissen über dasjenige, von dem er weiß, daß er 
es will, orientieren. Stattdessen wird in der Landschaftsarchitektur ein Kult der Begriffslosig-
keit gepflegt: Wer etwas Graphisches begründen kann, macht sich der Anmaßung verdächtig, 
Theorie für mächtiger als die Praxis und seine Gedanken für den Stein der Weisen zu halten. 
Es gibt eine demonstrative systematische intellektuelle Beschränkung (und damit Unterforde-
rung der Studenten) durch die Verweigerung der „Belebung“ des Diskurses durch die Diskus-
sion „ästhetischer Ideen“. Für diesen Zweck wären die Entwürfe der Kritik zu stellen, aber 
nicht nur zum Noten-geben und evtl. zum Tips-geben auf der Ebene der Geschicklichkeiten 
und funktionalen stadträumlichen sowie baulichen Realisierbarkeit. Wenn Entwürfe „Bele-
bungen“ der Erkenntniskräfte sind, dann muß auch trainiert werden, wie man jenes „schnell 
vorübergehende Spiel der Einbildungskraft“, deren Ergebnis sie nicht nur sind, sondern das 
sie auch hervorrufen können, festhalten kann. Das wäre geschmacksbildend und begriffsbil-



  18 

dend und geschieht nicht im Entwurf, sondern ausgehend von Entwürfen in gemeinsamen, 
angeleiteten Diskussionen zunächst im Verstand; danach dann wieder im Entwurf usf. Dafür 
benötigt man aber kaum Kenntnisse im Entwerfen. Es käme dann zu den Lehrinhalten ein 
ordentliches neues Pensum der Gelehrsamkeit hinzu. Denn wenn man Entwürfe als ästheti-
sche Ideen einschätzt und als „Belebungsmittel“ der Erkenntnis einsetzen will, dann wird 
nichts von dem, was es zu wissen gilt, um die dann geforderte Interpretationsarbeit zu leisten, 
etwas mit dem Entwerfen im engeren, praktischen Sinne zu tun haben. Was die Entwürfe aus-
drücken, entschlüsselt sich „hermeneutisch“, und die Hermeneutik wird so gut sein, wie es der 
Interpret als Geisteswissenschaftler ist, nicht als Entwerfer, d. h. wie groß und professionell 
sein kulturtheoretischer Theorievorrat ist. 

 
Die Frage lautet also weniger: Wie lerne ich mein Talent begreifen (d. h.: wie lerne ich, 

Einfälle zu haben), sondern eher: Wie lerne ich mein Talent, ohne es zu bevormunden, mit 
Geschmack zu umgeben; das Talent wirkt dann schon von alleine. Kant zufolge lernt man 
Geschmack durch „Muster“: „Die Ideen des Künstlers erregen ähnliche Ideen seines Lehr-
lings, wenn ihn die Natur mit einer ähnlichen Proportion der Gemütskräfte versehen hat. Die 
Muster der schönen Kunst sind daher die einzigen Leitungsmittel, diese auf die Nachkom-
menschaft zu bringen“ (§ 47). Somit lautet die Frage: Wie gelange ich durch das Nachahmen 
von Mustern zu Geschmack und zu einer Konzeption, zu einem Begriff von meinem eigenen 
Anliegen? Daraus folgen keine Regeln für Einfälle, aber es kann eine lehrbare Idee vom eige-
nen Muster folgen. „Eigenes Muster“ bedeutet dabei durchaus auch „Persönlichkeitsstruktur“. 
Jeder Entwurf entwirft ein Bild vom Entwerfer. 

Eine Idee vom eigenen Anliegen erlernt man durch das Ausschöpfen der Überschüsse der 
vorliegenden ästhetischen Ideen/Entwürfe zur „Beförderung“ der Erkenntniskräfte des Vers-
tandes. Das wäre eine Sache des Begreifens und Verallgemeinerns von Besonderheiten einer 
Gestalt. 

Das Defizit in der Landschaftsplanung in der Bundesrepublik besteht darin, daß wenig Zeit 
und Inhalt im Bereich des Diskurses über die Konzeptionen verausgabt wird. Man brauchte 
Einführungen in die Moderne, die Architekturgeschichte, die Philosophie usw. – möglichst in 
Entwurfsprojekten, die Raum lassen, solche Inhalte parallellaufend und alternierend zum 
Entwerfen zu erarbeiten. 

Das alles hat nichts mit Erlernen von Talent zu tun, weil dies eben auch gar nicht geht, son-
dern bezieht sich auf die Organisation der Nachfolge, d. h. des Erlernens der Formen der Mus-
tergültigkeit, ohne in der Nachahmung zu ersticken. „Wie dies möglich sei, ist schwer zu er-
klären“ (§ 47). Die Nachfolge besteht – wie wir gesehen haben – in einem Paradox; deshalb 
ist sie nicht subsumtiv regulierbar und auch der Erfahrungswissenschaft nicht zugänglich. Daß 
die erfahrungswissenschaftliche Landschaftsplanung das nicht zu Begeisterungsstürmen hin-
reißt, ist begreiflich, aber daß die Landschaftsarchitektur sich auf diesem Unverständnis ma-
sochistisch ausruht, statt ihre Praxis als intellektuelle Handlung zu kultivieren, ist zu dürftig 
und nur ihre eigene Schuld. 

 
 
 
 
 



  19 

3  Die Praxis der Nachfolge 
 
Das Paradox des Nachfolgeprinzips besteht darin, daß Individualität zum allgemeinen Prinzip 
erhoben wird, und die daraus folgende Methode, dieses Prinzip zu erlernen, den Schüler auf 
sich selbst zurückwirft. Oder umgekehrt: Dieses allgemeine Prinzip, nämlich das „exemplari-
sche“ Prinzip (§ 18), folgt „einer allgemeinen Regel, die man nicht angeben kann“ (§ 18). 
Ganz praktisch, auf der Ebene eines möglichen Unterrichts, gibt es zunächst nur die „degene-
rierten“ Formen der Nachfolge: die Nachahmungen. 

Entsprechend der merkwürdigen Bestimmung der belebenden Funktionen der Einbildungs-
kraft für die Erkenntnis aus einem Mangel an Bestimmung heraus ergibt sich für das „Curricu-
lum“ der Einbildungstätigkeiten abermals die Notwendigkeit, die Nachahmung aus der spezi-
fischen Handhabung ihres Gegenteils, aus dem Mangel heraus, zu bestimmen. 

Diese Ebene besteht in den Mitteln der Neutralisation der Mängel des notwendigen (und 
notwendig unangemessenen) Verfahrens der Nachahmung. Nur die Art und die Vollständig-
keit der Organisation des Zusammenspiels der 

- konzeptionellen Schulung (die für sich alleine nur Theorie und somit begrifflich, sub-
sumtiv usw., d. h. nutzlos wäre), 

- formalen, ästhetischen, d. h. geschmackliche Beurteilungsvermögen betreffenden 
Schulung (die für sich alleine elegante geistlose Nettigkeiten produzieren würde, „ge-
fällige Form“ (§ 48) und sonst nichts), 

- rein praktisch „regulierten“ Nachfolge in Nachahmungen (Nachmachen, Manierieren), 
um die Einheit der konzeptionellen und der formal ästhetischen Schulung herzustellen 
(die für sich allein Muster ohne Mustergültigkeit, d. h. langweilige Pseudo-
Originalitäten produziert), 

- materiellen und konstruktiven Geschicklichkeit („Handwerkszeug“ der Materialbe-
herrschung und Gestaltungsregeln) (die für sich alleine „mechanische Kunst“ (§ 43, § 
47), d. h. keinerlei „Entwurf“, keine „schöne Kunst“, zur Folge hätte), 

- Vermögen der Einbildungskraft im Talent (die für sich alleine nichts anderes als dis-
ziplinlosen Geist, d. h. Unsinn, produzieren würden), 

kann dazu herhalten, daß Nachfolge möglich bleibt. 
 
Es geht offenbar darum, daß alle notwendigen Prinzipien für sich alleine in die Wüste füh-

ren. Daher kann man 1. nicht „prinzipiengeleitet“ vorgehen und 2. nicht auf eines davon ver-
zichten oder aber durch Hierarchisierung vorgehen und ein allgemeines, übergeordnetes Prin-
zip benutzen. 

Stattdessen zeigt sich: Das allgemeine Prinzip besteht im konkreten Zusammenspiel in ei-
nem Entwicklungsprozeß, der inneren Antrieb und Zweck (Talent und Lust) und äußere Maß-
stäbe (begriffene Ideen und Nutzen) miteinander verbindet. Das ist die Idee der Individualität. 
Das Individuum ist im Abendland definiert als unteilbare Einheit des Widerspruchs zwischen 
innerer zielstrebiger Bewegung (Entelechie/Freiheit/Wille/Möglichkeit) und äußerem absolu-
tem Maß (Gesetz/Ordnung/Notwendigkeit). Deshalb heißt es In-dividuum. Individualität reali-
siert sich nicht, indem sie beschworen wird, sondern durch konkretisierende Koppelung sich 
ausschließender Prinzipien. Gerade das Zusammenspiel, die Entdifferenzierung szientifischer 
Differenzierungen, ist die Garantie für die methodische Individualisierung. Ein paar wahllose 
Beispiele: 



  20 

- Nachahmungspraktiken wären immer aus ideeller Perspektive zu vermitteln, weil 
sonst Konzeptionelles auf Form („ästhetische Techniken“) reduziert wird. 

- Umgekehrt ebenso: Der ideelle Diskurs sollte immer aus den Entwurfsprojekten er-
wachsen, weil sonst Prinzipielles und Ideelles nicht „mustermäßig“ erworben, d. h. 
nicht „paradigmatisch“ als „Kniff“ (im Sinne von Kuhn) eingeübt wird. Das Konzep-
tionelle muß in „Fleisch und Blut“ übergehen und in der Hand stecken. 

- Die Geschicklichkeiten müssen der freien Einbildungskraft (Talent) zugänglich blei-
ben. Das heißt, daß sie von der ästhetischen Wirkung der Produkte her erlernt werden, 
nicht von der Vollständigkeit ihrer Eigengesetze her. Es hat keinen Sinn eine Lehre als 
technischer Zeichner, Schreiner, Maler, Graphiker, Gärtner usw. zur Voraussetzung zu 
machen. Das Maß der Geschicklichkeit liegt in der Realisierung einer „ästhetischen 
Idee“, nicht in der eines nützlichen Dings einer dieser Bereiche. Sie „nützt“ nur auf ei-
ner ganz anderen Ebene, nämlich zum Gewinnen eines Wettbewerbs, d. h. zur Über-
zeugung von Geschmackskundigen. Dazu ist die „Schönheit“ des Entwurfs gefragt, 
nicht der Nachweis der Bedürfnisbefriedigung von Nutzern – die ist trivial und in je-
dem Falle gefordert. 

- Das Talent muß befördert werden. Da es selbst das Beförderungsmittel ist, kann das 
nur negativ geschehen. Es darf nicht durch einen der fünf Faktoren sowie das Zusam-
menspiel von allen anderen Faktoren verhindert werden, daß es Gelegenheit erhält, 
sich zu zeigen. Denn falls es da ist, dann ist es ja immer schon da. Und wenn es nicht 
da ist, kommt es auch niemals (ein brauchbarer Landschaftsarchitekt kann man aber 
trotzdem werden). Das bedeutet aber auch, daß das Talent durch gezielte spezifische 
Einschränkungen gefördert wird und nicht einfach durch Appelle an die Eigenart. 

 
Das „Zusammenspiel“, das ja nicht durch einen der genannten notwendigen Variablen be-

stimmt werden darf, muß somit „frei“ und nicht-subsumtiv sein. Dann aber ist es subjektiv 
und hervorbringend. Genauso beschreibt Kant das Geschmacksurteil als Zusammenspiel 
zweier Erkenntnisvermögen. 

Die Logik des Geschmacksurteils entspricht also der Logik der Notwendigkeiten des Lern-
vorganges: 

1. Wenn das Allgemeine, das notwendige Prinzip, „konkret“ ist bzw. sein muß, dann kann 
es nicht ein Gesetz, sondern nur eine Individualität, etwas „Exemplarisches“, sein („Muster“). 

2. Wenn das Urteil, ebenso wie der Lernvorgang, auf eine Gewißheit, auf etwas a priori 
Gültiges, begründet sein soll, diese apriorische Basis aber nicht ein überprüfbares Gesetz sein 
soll, obwohl sie dennoch allgemein und mitteilbar sein muß, so kann diese Gewißheit nur in 
der Lust liegen (§ 1-40). 

Somit kann der Schlüssel zum Erfolg der Organisation jenes Zusammenhangs zwischen 
den fünf notwendigen, aber für sich allein mangelhaften Prinzipien nur in der Achtsamkeit auf 
die Dimensionen der Lust liegen, die Kant im Hinblick auf ihren verallgemeinernden Charak-
ter beschreibt, d. h. in der Gestalt des wohlgefälligen Gefühls der Schönheit als eines Erkennt-
nisurteils: 

Konzeptionelles Arbeiten (die Welt der sittlichen Ideen) holt durch den Verstand die Anre-
gungen der Einbildungskraft ein. Wenn „Theorie“ gemacht wird, dann entweder in direkter 
Verbindung zur ästhetischen Schulung – aus Anlaß einer „ästhetischen Idee“ (= einem mus-
terhaften Entwurf) oder aber unter bewußter, kontrolliert nachvollzogener Abkoppelung da-



  21 

von, um zwischenzeitlich „sittliche Ideen“ gewissermaßen aufzutanken (Theorie). Die Ver-
bindung zur Lust besteht in der letztendlichen Orientierung an dem „Wohlgefallen“ an jener 
ästhetischen Idee. Das ist und bleibt der „Grund“ für die Beschäftigung mit den sittlichen I-
deen als solchen. Das heißt, wenn Theorien erlernt werden, dann um den kulturellen Reichtum 
der Person zu vermehren (vgl. § 17, § 32, § 60), nicht um empirische Forschung daran anzu-
schließen. Das würde sowohl die Ausstrahlung auf die Nachfolger als auch die kulturtheoreti-
sche Hermeneutik bei den „belebenden“ Diskussionen fördern. 

Daraus folgt: Theorie machen bestünde nicht in emprischer Sozialforschung, Planungsthe-
orie und all jenen auf Praxisbezogenheit getrimmten sozialwissenschaftlichen, ökonomischen 
und ökologischen Versatzstücken (die ja dann auch oftmals explizit „Instrumente“ genannt 
werden), sondern in hermeneutischen und reflexiven Arbeitsweisen, die in einem „freien 
Spiel“ etwas durch das Überwinden von Widersprüchen hervorbringen. Das paßt zur Struktur 
des Entwerfens. 

Reflexion ist die begriffliche Form dessen, was beim Entwerfen ohne Begriff praktiziert 
wird. Sie funktioniert – im Unterschied zum Entwerfen – auf der logischen Urteilsebene (statt 
der „exemplarischen“); aber sie hat – wie das Entwerfen gegenüber dem „bestimmenden“ 
Verstandesgebrauch – mehr Freiheitsgrade als das logische Verstandesurteil: Sie beachtet 
nicht den Satz vom ausgeschlossenen Dritten und beachtet den Satz vom verbotenen Wider-
spruch nur eingeschränkt; sie bringt statt dessen Widersprüche und eine dritte Alternative auf 
einer anderen Ebene (allerdings auf eine streng kontrollierbare Art) hervor und „arbeitet“ da-
mit. Es handelt sich gewissermaßen um ein „freies Spiel“ des Verstandes, so wie die Einbil-
dungskraft ihrerseits auch ein freies Spiel betreibt.11 

All das setzt für die Lehre natürlich voraus, daß diese Zusammenhänge auch alle klar sind. 
Wohlbemerkt: Wer einen Entwurf für einen Wettbewerb machen will, der muß das nicht alles 
präsent haben; aber wer Entwerfen systematisch lehren will, der sollte es beherzigen: sonst 
kann er sich nur vorzeigen (zum Nachäffen) oder – wenn er nicht einmal das tut – nur abstrakt 
kritisieren. „Abstrakt kritisieren“ bedeutet: Ohne in der eigenen Praxis beobachtbar und einer 
Konzeption „überführbar“ zu sein, Maximen aus dieser eigenen, verborgenen Konzeption und 
Praxis als unbegründbare, scheinbare „Regeln“ auf Produkte der Schüler anzuwenden. 

Aus Kant folgt, daß Nachfolge der Nachahmung „eingelagert“ werden müßte. Das bedeu-
tet, daß die Betreuung nicht nur in „Beratungen“ zu bestehen hätte, die die Entwürfe der 
Studenten zum Gegenstand haben, sondern daneben auch umgekehrt die Beteiligung an 
Arbeiten des „Meisters“. Dessen Arbeitsweise müßte beobachtbar sein, zumindest durch 
ausführliches echtes „Vormachen“ auf allen Ebenen. Das widerspricht nicht der gezielten 
Nachahmung diverser abstrakter Vorbilder, wenn klar ist, was Manierieren bedeutet, welche 
Mängel es hat und welchen Nutzen, sobald es konzeptionell aufschlußreich gehandhabt wird. 
Welche Landschaftsarchitekturausbildung in der Bundesrepublik genügt diesen Bedingungen? 

Die einzige praktische Umsetzungsmöglichkeit des von mir hier erhobenen, insgesamt et-
was monströsen Anspruchs liegt in der Auffassungsgabe der Lehrer, um welchen der oben 
aufgezählten Zusammenhänge es sich in all den jeweiligen konkreten Betreuungsgesprächen 
(und darin zur Sprache gebrachten „Fehlern“ eines Entwurfs) gerade hauptsächlich handelt, 
und in der Fähigkeit, diesen Zusammenhang genau zu fassen, transparent zu machen, Wissen 
(der jeweils geforderten Art: von mechanischer Geschicklichkeit bis Ideengeschichte des A-
bendlandes) zur Verfügung zu stellen und dem konkreten Fall/Individuum dessen spezifischen 

                                                           
11  Zum Verhältnis des kantischen zum hegelschen Reflexionsbegriff vgl. Eisel 1993a, S. 197. 



  22 

Talent angemessen zu machen. Dies immer, in jeder Ausbildungsstufe, mit Lust und mit Be-
geisterung – und häufig! 
 
 
4  Politik und Entwurf 
 
Ich habe nun alles daran gesetzt, klar zu machen, daß ein eher antiquiertes Meister-Schüler-
Verhältnis im mittelalterlichen Sinne der einzig angemessene Grundtypus von landschaftsar-
chitektonischer Ausbildung ist. Es folgt relativ zwingend aus dem Nachfolgeprinzip und die-
ses folgte aus dem Wesen sowohl des Geschmacks als auch des Talents. Das Attribut „mittel-
alterlich“ ist aber natürlich nicht zwingend, sondern es ist nur illustrativ gemeint. Wenn ich 
Lehrer in der Landschaftsarchitektur wäre, dann würde ich mir überlegen, wie man das Meis-
ter-Schüler-Prinzip nicht antiquiert und mittelalterlich, sondern angemessen modern praktizie-
ren könnte. Ich bin ziemlich sicher, daß das geht. 

Trotzdem ist dieses kulturelle Muster und damit insgesamt das Entwerfen politisch nicht 
unverdächtig. Im folgenden soll ein kurzer Abriß des Problems gegeben werden. 

Ich beginne mit dem Ergebnis. Ästhetische Produktion, zu der das Entwerfen in jedem Fal-
le gehört, ist eine konservative Praxis, weil sie apolitisch ist. Das ist ein Paradox. Apolitisch 
zu sein, d. h. die Ebene der Politik gar nicht zu betreten, ist nämlich dennoch politisch, näm-
lich konservativ. 1. Wie kommt das? 2. Inwiefern ist Entwerfen apolitisch? 

 
Zuerst zur 2. Frage. Die Antwort ist ziemlich simpel: Weil es kein rationaler Diskurs ist. 

Wie wir sehen konnten, ist es ja durch Individualität bestimmt, nicht durch logische Geltung, 
und es ist ein belebendes Erkenntnisprinzip, nicht ein bestätigendes. Objekte des Geschmacks 
sind im Hinblick auf die Geltung des Urteils über sie nicht auf Verstand und Vernunft ge-
gründet, sondern auf Wohlgefallen, also in letzter Instanz auf Lust. Das Urteil der Schönheit 
ist zwar mit dem festen Gefühl verbunden, die ganze Menschheit sei durchdrungen vom sel-
ben Geist und stimme dem Urteil freudig zu, aber jederman weiß: Dies ist nur die Fiktion all-
gemeiner Übereinstimmung im Hinblick auf dieses Wohlgefallen. Damit ist das Geschmacks-
urteil zwar mit der Fiktion von Intersubjektivität behaftet, aber das ist eben nur ein euphori-
sches Gefühl im Moment der Erfahrung von Schönheit, kein jemals begründbares Argument. 
Diese Erfahrung ist natürlich in keiner Weise konservativ. Es wird aber eine konservative Hal-
tung daraus, sobald sie mit dem konkurrierenden Anspruch betraut wird, einen zu den übli-
chen rationalen Praktiken des Diskurses alternativen Beitrag zum gesellschaftlichen Gesche-
hen darzustellen. Damit wird dann nämlich auf ein historisch antiquiertes vorpolitisches 
Weltbild rekurriert, d. h. de facto die christlich-humanistische Idee von Individualität der libe-
ralen Idee von Individualität entgegen gesetzt. Jedes Weltbild wird im Kern zusammengehal-
ten von irgendeiner Idee der Individualität (oder ihrer dezidierten Negation). Dieses hier ist 
das „idiographische“ Weltbild, das dem „nomothetischen“ gegenübersteht. Es erhebt die „Per-
sönlichkeit“ zum höchsten gesellschaftlichen Wert.12 

„Persönlichkeit haben“ ist ein allgemeiner übergeordneter Wert unserer Kultur; und dieser 
Wert charakterisiert zugleich eine Teilmenge von Individualität, nämlich diejenigen Men-

                                                           
12  Der theologische, geschichtsphilosophische und politische Konstruktionszusammenhang des idiographischen 
Paradigmas kann hier als Rahmen ebensowenig entwickelt werden, wie bisher schon der erkenntnistheoretische 
und politische Zusammenhang der Kantischen Ästhetiktheorie. Es empfiehlt sich, einfach die Kritik der Urteils-
kraft zu lesen. Zum idiographischen Weltbild vgl. Eisel 1992, 1993. 



  23 

schen, die „konkret“ Geltung/Objektivität erworben haben und ausstrahlen. Das Gegenbild ist 
der „Intellektuelle“ oder auch der Beamte und der Funktionär, der logisch denkende, prinzi-
pientreu vernünftige, „abgehoben“ reflektierende „Verstandesmensch“. Der hat verläßliche 
Qualitäten, ist aber eher etwas mickrig gegenüber dem erfahrungsgeladenen „Vollmenschen“, 
dem man „Charakter“ zubilligt (selbst wenn und gerade weil er schon öfter auf Abwegen 
war), nicht nur seriöse, mechanische Verläßlichkeit und Intelligenz. Goldmund gegen Narziß. 
Persönlichkeit, das ist eine brauchbare Basis für Lebensbewältigung; die Form der Intellektua-
lität, die sich dabei – durch Erfahrung – herausbildet, ist Weisheit. Dem steht der kleinkarierte 
politische Prinzipienreiter und wissenschaftliche Fliegenbeinzähler gegenüber. Der hat nur 
Vertrauen in die Prinzipien und Dogmen, nicht in sich. Er ist nicht weise, sondern besserwis-
serisch – usw. usf. (Natürlich ist nicht ausgeschlossen, daß sich das eine mit dem anderen ver-
bindet; Wissenschaftler können weise sein und Charakter haben. Aber im Zweifelsfalle ist 
jenes Zerrbild die unverzichtbare und konstitutive Seite ihrer Mentalität.) 

Zwei Definitionen von Individualität liegen offenbar vor. Die erste orientiert sich am Kli-
schee vom kraftvollen Renaissance-Menschen nach dem Muster z. B. von Leonardo da Vinci, 
an einem Menschen, der aus sich schöpft. Geltung setzt er und zwar einfach durch sich. Seine 
Existenz setzt Maßstäbe. Das ist ein Entwurf (!) von Humanität. 

Die zweite ist historisch später entstanden. Das ist der Demokrat und Bürger. Er will nicht 
die Welt mit seiner Besonderheit beglücken (wie der erste) sondern gewährleisten, daß es al-
len gleich gut geht. Deshalb muß er auf der Möglichkeit bestehen, daß wirklich alles objektiv 
beurteilt und verhandelt werden kann – denn wo bliebe sonst die Gerechtigkeit. (Hier hält die 
oben herausgestellte Prinzipienreiterei Einzug.) Alle sollen an allem beteiligt werden. Das 
geht nur in einer universalen Sprachregelung (Logik) und Moral (Gleichheit). Individualität 
bedeutet hierbei „Gleichgültigkeit“ (vor dem Gesetz) und Beliebigkeit (der zugestandenen 
verfolgten Interessen). Das erstgenannte Individuum ist autonom, weil es besonders eigenartig 
ist: es ist einmalig; das zweite ist autonom, weil von allen (biographischen) Besonderheiten 
abgesehen wird, es also nicht nach Eigenart und Einmaligkeit beurteilt wird (vgl. die Schema-
ta im Anhang). Gegen die Gerechtigkeit für alle ist der erste „Individualist“ zwar nicht not-
wendigerweise, aber mit seinem schöpferischen Lebens- und Ausdrucksprinzip hat er gar kei-
nen Zugang zu dieser Ebene. Die kann er nur außerdem berücksichtigen, nicht aber auf diese 
Weise. Kurzum: Ein vernünftiger Diskurs zwischen freien und gleichen Menschen kann nicht 
gemalt oder musikalisch komponiert werden, sondern nur gesprochen. 

Ich breche hier den Vergleich ab. Wesentlich an den Qualitäten des ersten Typs ist, daß es 
eben ein „Typ“ ist, der etwas ausstrahlt. Menschen solcher Art haben „Charisma“, sind „Füh-
rer“, „Meister“ usw. Man lernt von ihnen durch Identifikation, nicht durch Schulbücher oder 
Regeln wie in der Physik. Das ist die grundsätzliche Situation des Entwerfen-lernens, und sie 
ist grundsätzlich undemokratisch und vorwissenschaftlich – eher patriarchalisch. 

 
Dies muß nun fairerweise zu Kant ins Verhältnis gesetzt werden, der ja das Geschmacksur-

teil, also eine wesentliche Basis entwerferischer Fähigkeiten, als „notwendig pluralistisch“ (§ 
32) bezeichnet; Schönheit verweise auf freie Selbstverwirklichung als Prinzip vollkommener 
Individualität (§ 17, § 32); „Geschmack macht auf Autonomie Anspruch“ (§ 32) und das Prin-
zip des Geschmacks ist „Urteilskraft“, d. h. „Zusammenstimmung“ von Einbildungskraft und 
Verstand und damit von Freiheit und Gesetz unter der Perspektive der Freiheit (§ 35). 



  24 

All diese Aspekte könnte man ganz unmittelbar demokratisch-politisch auffassen und nicht 
etwa als apolitisch, distanziert humanistisch oder gar konservativ. 

Es wird also im Geschmacksurteil einerseits daran erinnert, daß der Widerspruch zwischen 
Freiheit und Gesetz kein Widerspruch sein muß, weil es beim Schönheitsempfinden und der 
Erhabenheit ein totsicheres positives Gefühl gibt, das sowohl die Einheit der „Harmonie der 
Erkenntnisvermögen“ (§ 9) signalisiert, als auch die Sicherheit hat, daß alle Menschen so 
sind, daß sie Freiheit und Gesetz verbinden können. Es ist das Gefühl der Gewißheit, daß eine 
vernünftige und freie Gesellschaft möglich ist. Schiller hat Kant in seinen Briefen zur ästheti-
schen Erziehung des Menschen direkt auf die Demokratie bezogen. Daraus folgt, daß beides, 
ästhetische Ideen und auch das Entwerfen, jederzeit einsetzbar ist für die Demokratie – wenn 
man will. 

 
Die humanistische Freiheits- und Individualitätskonzeption hat aber andererseits nur eine 

konstitutive, keine eindeutige, d. h. „bestimmende“ Verbindung zur Demokratie. Das bedeu-
tet: Das Autonomie-Ideal, Freiheitsideal usw. könnte auch jederzeit anders „bestimmt“ wer-
den als durch demokratische Inhalte. Denn die ästhetische genauso wie die humanistische 
Ebene ist keine bereits „bestimmte“ Ebene, sondern die Ebene der „Bestimmbarkeit“ (§ 59), 
d. h. noch frei, aber zunächst nicht im Sinne der demokratischen Idee der Freiheit, sondern der 
existentiellen Autonomie. Somit könnte sie auch die Freiheit, die demokratische Idee der 
Freiheit durch eine andere zu negieren, tragen. (Ein alternatives Beispiel wäre der Freiheits-
begriff Nietzsches.) Es gibt jenen Zusammenhang zwischen ästhetischer Ebene und den hu-
manistischen Idealen (§ 17, 59, 60), der oben im Hinblick auf die Idee der Persönlichkeit be-
nannt wurde. Beide liegen strukturell und historisch vor jeder politischen Semantik: Die Sphä-
re der Politik als eines allgemeinen Prinzips, das Herrschaft, d. h. den Staat, isoliert von allen 
anderen Systemeigenschaften (wie Ökonomie, Recht, Kunst, Wissenschaft usw.) zu definieren 
gebietet, entsteht erst mit der bürgerlichen Revolution. Die Trennung von Staat und Gesell-
schaft ist konstitutiv für die Demokratie (vgl. z. B. Saage 1978). Deswegen folgt aus der hu-
manistischen Ebene selbst noch kein politischer Inhalt, sie kann nur einen hervorbringen – 
unbestimmt welchen. 

 
Deshalb ist, wenn man die demokratische Idee der Freiheit voraussetzt (hat, lebt), Entwer-

fen automatisch sowohl politisch als auch ein Erkenntnisprinzip, nämlich ein Prinzip der Be-
lebung des Diskurses. In diesem Falle wird das individualistische Potential der ästhetischen 
Ideen intuitiv auf beide Ebenen bezogen. 

Aber die Entscheidung für die Demokratie ist eine Vorentscheidung, die in keiner Weise 
aus dem Entwerfen bzw. der ästhetischen Ebene selbst folgt. Sie kann genausogut unterblei-
ben, und dann sind das Entwerfen, ästhetische Subjektivität und das Individualitätspotential 
nicht per se im demokratischen Sinne politisch, nur weil sie „belebend“ für die Idee demokra-
tischer Freiheit eingesetzt werden können, sondern eher automatisch auf der Rutschbahn ins 
konservative Lager, weil das zur Wirkung kommt, was das Entwerfen wissenschaftstheore-
tisch auszeichnet: der Widerstand gegen die Reduktion auf die sachliche Wahrheit und das 
Freiheitsprinzip, also auf die emanzipativen Diskursfunktionen. Das heißt: Die Alternative zur 
bewußt gewollten Konstitutionsfunktion jedes „Bürgers“ im Diskurs, der Verzicht auf Mit-
sprache, kommt zur Wirkung. Das ist in einer politischen Kultur, die auf Volksherrschaft be-
steht, d. h. der Herrschaft aller, konservativ und krankt am Verzicht auf das Überwechseln von 



  25 

der belebenden Funktion des Handelns auf die Ebene der rationalen Bestimmung (des Zusam-
menlebens) durch Regeln (der Selbstbestimmung) und Gesetze (des Staates). Was Kant für 
das wissenschaftliche Denken und das moralische Urteil innerhalb der Erkenntnistheorie 
nachzeichnet, nämlich daß sich Theorie und Moral auf der einen Seite vom ästhetischen Wis-
sen und auf der anderen Seite dadurch ihrerseits unterscheiden, daß Verstand bzw. Vernunft 
die Einbildungskraft subsumtiv bestimmen (statt nur von ihr belebt zu werden), spiegelt sich 
hier auf der politischen Ebene im Verhältnis von zwei konträren Ideen vom Wesen des Men-
schen: Humanist und Bürger. Dieser Verzicht auf Politik (d. h. auf die Praxis der Selbstbe-
stimmung) geschieht zwar im Namen der Selbstbestimmung, aber sie geschieht auf humanis-
tischer Ebene, auf der die Idee persönlicher Eigenart die Ungleichheit der Menschen voraus-
setzt und betont. Daher heißt Selbstbestimmung dann etwas völlig anderes als im Fall politi-
scher Selbstbestimmung. 

 
Konservatismus tritt demnach in zwei Stufen auf: Als Form jedweder Verweigerung, sich 

an Politik zu beteiligen. Das bezieht sich auf die Ebene der Volksherrschaft und betrifft die 
Macht: „Alle Macht geht vom Volke aus.“ Durch die Verweigerung wird die „Souveränität“ 
des Volkes nicht in Anspruch genommen. „Politisch“ im modernen Sinne bedeutet aber: An-
erkennung des Menschenrechts auf Selbstbestimmung und das heißt des Anspruchs und der 
Verpflichtung auf Machtausübung. Die zweite Stufe tritt inhaltlich als politische Position auf, 
nämlich als Bezug auf antifortschrittliche Werte: Familie, starker „organischer“ Staat, Kirche, 
Natur- und Heimatschutz usw. Das betrifft die Ebene Herrschaft, nämlich die Art der Macht-
ausübung und das Modell staatlicher Herrschaft. Weil es diesen Unterschied zwischen Macht 
und Herrschaft gibt, gibt es unweigerlich zwei Ebenen des Konservativ-sein-Könnens: als 
Negation der Bürgerpflicht und als antifortschrittliche Politik. 

 
Der Punkt 1 wurde nun unter der Hand mitbehandelt. Im Kern: Die apolitische Haltung ist 

konservativ, weil in einer Volksherrschaft – mit ihren Werten der sachlichen Gleichbehand-
lung aller vor dem Gesetz und der öffentlichen Kontrolle der Sachlichkeit – der Verzicht auf 
die Beteiligung an der Kontrolle einem Verzicht auf die Errungenschaft der Volksherrschaft 
gleichkommt. 

Wenn nun in der Landschaftsplanung als exekutiver Institution die Bedingung der Mög-
lichkeit der rationalen öffentlichen Diskussion durch die Struktur des Entwerfens schlicht un-
terlaufen wird, und so die politische Seite der professionellen Handlung/Haltung des Planers 
einfach übergangen wird, so ist das prekär, und der Legitimationsdruck, der auf der Land-
schaftsarchitektur lastet, ist berechtigt.13 Natürlich kann man Entwürfe diskutieren und be-
gründen, aber es gibt in keiner Richtung eine rationale „Ableitungsbeziehung“ zwischen Vor-
aussetzungen/Gründen der Aufgabenstellung sowie Tatbeständen des Ortes auf der einen Seite 
und dem exemplarischen ästhetischen Ideengebilde auf der anderen Seite. Der Entwurf verifi-
ziert nicht eine Theorie, sondern demonstriert eine Idee. Deshalb kann er auch umgekehrt 
nicht durch irgendeine Theorie im strengen Sinne „erklärt“ werden, allenfalls mittels jener 
Idee erläutert. 

                                                           
13  Das ist bei der Architektur graduell etwas anders, weil die keine Freiräume baut, sondern öffentliche oder 
kommerzielle Gebäude. Die unterliegen in der Regel einer irgendwie bereits definierten und partikularen Zu-
ständigkeit (wohlbemerkt: ich meine hier nicht „Funktion“) – von Finanzamt über Wohnhaus bis Bedürfnisan-
stalt. Aber der Freiraumplaner verplant die Orte, an denen sich – im Prinzip – das Volk versammelt. Das ist vom 
symbolischen Gehalt her politisch und strukturell hoch besetzt. Daher wird es hier ernst mit dem Kontrollrecht 
der Öffentlichkeit, denn es ist ihr Aufenthaltsraum. Aber Entwürfe sind nun mal ästhetische Ideen und Ge-
schmackssache, also nicht diskutierbar, allenfalls im nachhinein wählbar. 



  26 

 
Aus diesen Gründen hat die Zerrissenheit der bundesrepublikanischen Landschaftsplanung 

nicht nur historische Gründe, die bei Einsicht in diese Entwicklung „umgelenkt“ werden 
könnten, sondern durchaus strukturelle Gründe. Die Zerrissenheit folgt aus der Differenz zwi-
schen dem wissenschaftlichen, insbesondere dem naturwissenschaftlichen, und dem entwerfe-
rischen Habitus des interdisziplinär trainierten Landschaftsplaners. Das Argument der Land-
schaftsarchitekten lautet: Der reale Zusammenhang zwischen der Verwissenschaftlichung der 
Landschaftsplanung und der Festlegung der „modernen“ Landschaftsplanung auf das Thema 
Umweltschutz ist für die Ausbildung von Freiraumplanern hinderlich, vor allem im Hinblick 
auf eine zeitgemäße, avantgardistische Beteiligung an der Entwicklung von Städten. Demge-
genüber wird die Architektur (statt Naturwissenschaft und Planungsmethodik) sowie das 
Thema „Stadt“ (statt „Natur“) als Heimat des Freiraumplaners eingeklagt. Mit dieser Orientie-
rung geht die Praxisform des Entwurfs einher, die unvereinbar ist mit der Zielsetzung des 
Umweltschutzes, zumindest was die Art der inneren Einstellung und der erlernten Fertigkeiten 
angeht. An einer Universität ist dieses faktische „Schicksal“ der Tradition natürlich prekär. 
Die Universität ist der Hort der Objektivität des Denkens. Vor diesem Hintergrund sind alle 
Fächer, die nicht dem experimentellen erfahrungswissenschaftlichen Ideal genügen, per se 
latent diskriminiert. Das betrifft die Studiengänge der Landschaftsplanung als ganze, darin vor 
allem aber „die Künstler“ oder „Gärtner“ – wie die Außenwahrnehmung lautet. 

Aber neben diesem abstrakten institutionellen, gewissermaßen trivialen Grund gibt es auch 
einen berufsinternen Grund der Exposition jenes Kriteriums der Objektivität: Die Fachent-
wicklung in der Landschaftsplanung ist seit dem Ende des 2. Weltkrieges der Notwendigkeit 
demokratischer Legitimation ausgeliefert. Das führte zur zunehmenden Verwissenschaftli-
chung der Planungsschritte, denn – wie dargestellt – politische Legitimation und sachliche 
Begründbarkeit sind in der Demokratie notwendig verbunden. Dem genügt die ökologische 
Umweltplanung bereits vom Ansatz her, denn sie basiert – im Idealfalle – auf naturwissen-
schaftlichen und sozialwissenschaftlichen Bestandsaufnahmen, die – durch wissenschaftliche 
„Planungsinstrumente“ (wie z. B. die Nutzwertanalyse) bewertet – „dem Bürger“ zur Ent-
scheidung in konkreten Fällen vorgelegt werden. Daher hat die verstärkte Sensibilisierung der 
Gesellschaft für das Umweltthema in der Landschaftsplanung, vermittelt über den Druck zur 
Verwissenschaftlichung, das Fach in kürzester Zeit transformiert und um eine große Anzahl 
„neuer Themen“ aufgebläht – die Freiraumplaner wußten kaum wie ihnen geschah und wissen 
es heute noch kaum. 

Angesichts dieses Trends sehen sich nun die Landschaftsarchitekten mit einem Kriterium 
konfrontiert, das gleich doppelt wirksam ist: Sie gelten als unzeitgemäß, weil immer noch 
keine Umweltschützer und als unwissenschaftlich, weil immer noch „Entwerfer“. Das be-
drückt die Studenten, denn selbst wenn und obwohl viele von ihnen sich ihres Wunsches nach 
Gartengestaltung im Rahmen städtischer Entwicklung sicher sind, werden sie doch das Gefühl 
nicht los, daß sie ihr Tun nicht ausreichend legitimieren können angesichts der vorgegebenen 
Kriterien. 

Ein wesentlicher Streitpunkt zwischen den zerstrittenen Anwälten einer fortschrittlichen 
Landschaftsplanung ist nach wie vor der Status des Entwerfens: Der Entwurf gilt den einen als 
„subjektiv“, ist politisch nicht legitimierbar, weil nicht von einer „Bestandsaufnahme“ (von 
Bedürfnissen und objektiven Umwelterfordernissen) her bruchlos begründbar; ebensowenig 
ist er eine intersubjektiv nachprüfbare Präsentation. Dem wird zweierlei entgegengehalten: 



  27 

1. Die achte Generation der Nutzwertanalyse hat die Welt auch nicht mehr verbessert als die 
erste; solche Landschaftsplanung ist ein Holzweg, es geht um ganz andere Ebenen von Reali-
tätsbewältigung in der Landschaftsplanung als um die weitere kleinkarierte Rationalisierung 
der Welt; zumindest für die Stadtentwicklung gilt das, und wer Umweltschutz machen will, 
der soll das nicht in der Landschaftsplanung studieren. 2. Wenn entworfen wird – hier wird 
der Entwurf nun bereits vorausgesetzt als professionelle Artikulation –, können die wissen-
schaftlichen Kriterien der Objektivität gar nicht veranschlagt werden, also müssen die Bedin-
gungen für das Entwerfen gegen den Druck der Verwissenschaftlichung verbessert werden. 

Auf diese Weise wirkt eine kulturelle Ausdifferenzierung, die zwischen Wissenschaft, Po-
litik und Kunst (d. h. dem Wahren, Guten und Schönen) sowie deren Umsetzung in ein Zwei-
ebenen-System von Individualität bzw. Gesellschaft (Humanismus und Politik oder: Sittlich-
keit und Recht usw.), auf die eigentlich an alldem ganz unschuldige Landschaftsplanung in 
der Weise, daß der Zweig der Landschaftsarchitektur in einer Grauzone zwischen angeblicher 
Irrelevanz (wegen des überholten Inhalts), konservativem Politikverlust (wegen des Entwurf-
sparadigmas) und trotziger Selbstbehauptung (bei steigenden Studentenzahlen) schwebt. 

 
Ich halte die Argumentation bezüglich der Irrelevanz und Politikferne nicht für der Weis-

heit letzten Schluß. Es läßt sich nämlich durchaus diskutieren, ob und auf welche Art sich eine 
demokratische Kultur bei relevanten, unumgänglichen Fällen solchen „Politikverlust“ bzw. 
solchen „strukturellen Mangel an Demokratie“ leisten kann und vielleicht sogar systematisch 
institutionell leisten muß. (Schließlich – und aus gutem Grund – ist ja auch die Architektur 
noch immer nicht in einer politökonomisch, stadtsoziologisch und stadtökologisch betriebe-
nen Entwicklungstheorie aufgegangen.) Aber eine solche Diskussion ist erst aussichtsreich, 
wenn das Problem in der Weise wie oben dargestellt begriffen und anerkannt ist, statt daß es 
schlicht totgeschwiegen oder mit falschen Argumenten weggeredet wird. Denn so ganz von 
selbst ist das Entwerfen für eine demokratische Planungsinstitution durchaus nicht legitim. 
 
 
5  Planer und Entwerfer 
 
Im Verlauf der wissenschaftstheoretischen Argumentation wurde schon beiläufig darauf hin-
gewiesen, daß die nebeneinander herlaufenden Positionen der Landschaftsplanung nicht nur 
ganz unterschiedliche kognitive Systeme sind, sondern daß sie sich – letztlich – mit unter-
schiedlichen Lebensentwürfen verbinden. Die Vehemenz, Blindheit und Intoleranz, mit der 
sich die jeweiligen Protagonisten einer der Teiltraditionen das Leben gegenseitig schwer ma-
chen, ist kaum anders erklärbar. Ich habe diese sozialpsychologische Seite an anderer Stelle 
„Habitustypen“ genannt (Eisel 1992a). Mit einer Charakterisierung dieser Ebene will ich die 
Diskussion über die intellektuelle Verweigerung der Landschaftsarchitekten abschließen. 
 

Wer nicht an Selbstkonstitution von Subjektivität aus Widersprüchen heraus, vor allem a-
ber nicht aus dem Widerspruch zwischen Freiheit und Gesetz (statt z. B. – wie üblich – zwi-
schen gut und böse) heraus, interessiert ist, oder wer dessen müde ist, wird am Entwerfen (und 
auch an der Transzendentalphilosophie von Kant, die man zur Aufhellung der Verhältnisse 
benötigt) nicht sehr interessiert sein. 



  28 

Mit dem Aspekt des „Interesses an Freiheit“ ist nicht das Interesse im Sinne von „für die 
Freiheit sein“ und „andere befreien wollen“ gemeint, also „Stellvertreterideologien“ für die 
Unterdrückten dieser Welt, das wäre Bestimmen-Wollen, sondern der Zustand und das Gefühl 
der Selbstkonstitution. 

Wenn man daran interessiert ist, so muß man das natürlich nicht unbedingt durch Entwer-
fen, sondern kann das auch begrifflich praktizieren; ich mache das z. B. mit Philosophie: 
Transzendentalphilosophie ist die Form des Philosophierens, die dem Entwerfen am nächsten 
kommt, denn sie argumentiert aus der Perspektive der hypothetischen, intersubjektiv verbind-
lichen Ermöglichung von Verobjektivierung. Das korreliert aber mit Kants Definition des Gel-
tungscharakters des Geschmacks und belegt eine ähnliche heuristische Struktur von Entwerfen 
und transzendentaler Reflexion. (Über die Differenzen zwischen Entwerfen und Transzenden-
talphilosophie Auskunft zu geben, würde hier zu weit führen; jedenfalls gibt es die natürlich 
auch.) Dagegen und gegen das Entwerfen steht der Habitus der szientifischen Landschaftspla-
nung. Er besteht aus: 

- bestimmen wollen (das manifestiert sich im grundsätzlichen Anliegen der Verrechtli-
chung), 

- Widersprüche durch Definition ausschalten wollen, statt spielerisch aufbauen und spe-
kulativ produktiv nutzen und damit bestehen lassen und zugleich überwinden wollen. 

Wer das – bestimmen und definieren – will und emotional kaum anders kann, der wird die 
Landschaftsarchitekten bekämpfen, respektive dort selbst nur mäßigen professionellen Erfolg 
verbuchen. (Mit „wollen“ war jetzt immer „Lust haben auf“ gemeint, also eher „wünschen“.) 

Etwas radikaler formuliert kann man sagen: Die Trennlinie zwischen Entwerfen und szien-
tifischer Landschaftsplanung verläuft entlang einer Vorliebe und Lust an der eigenen Zerris-
senheit auf der einen Seite und der Angst vor sowie Verdrängung der eigenen Zerrissenheit im 
Verhältnis von Freiheit und Bestimmung auf der anderen Seite. 

Wer also beim Entwerfen, auch wenn er – vielleicht aus anderen, zusätzlichen Gründen – 
die szientifische Landschaftsplanung nicht mag und deshalb bei den Landschaftsarchitekten 
gelandet ist, wer also beim Entwerfen zuvorderst immer nur nach den Regeln oder aber nach 
objektiven Maßstäben sucht (und ohne beides sich hilflos fühlt, statt zumindest immer auch 
Lust darauf zu haben, so alleine gelassen etwas Neues in den leeren Raum projizieren zu müs-
sen), sollte sich überlegen, ob er im richtigen Lager der Landschaftsplanung gelandet ist. (Das 
hat aber nichts mit der Legitimität der Forderung nach klaren Aufgabenstellungen, expliziten 
Beurteilungskriterien usw. zu tun. Die gilt natürlich beim Entwerfen wie sonstwo auch, und es 
ist ein alter Trick in solchen Metiers, die Unfähigkeit und zu große Bequemlichkeit, dies zu 
leisten, unter Verweis auf die Unangemessenheit der Regelsetzung im geschmacklichen Be-
reich diffus mit allerlei Geschwätz über das angeblich Unsagbare beim Entwerfen ab-
zubügeln.) 

Neben diesen beiden Alternativen hat sich in den letzten Jahren ein drittes Anliegen einge-
bürgert. In seinem Rahmen wird versucht, das Entwerfen für das zu funktionalisieren, was 
eigentlich nur die Gegenseite bieten kann: objektive Bestimmungen. Allerdings wird diese 
Objektivität nun meist als eine Welteinheit, als etwas Absolutes, definiert; man verschiebt 
heutzutage die etwas ältere Bevormundung der ästhetischen Ideen durch Be-
troffenenbedürfnisse, also durch demokratisches Politikverständnis, auf die Bevormundung 
durch eine politisch vorgeschobene Bedürftigkeit der Natur. 



  29 

Wer aber im Leben gerade nach einer objektiven Einheit sucht – nach übergreifendem Sinn 
und Entlastung – und sich von dort her bestimmt zu sehen wünscht beim Entwerfen, d. h. sich 
eigentlich aus dem „Ent-wurf“-aus-eigener-Kraft auszuschalten versucht und etwas Höheres, 
Objektives wiederzugewinnen und wiederzugeben versucht, der wird Schwierigkeiten be-
kommen im „Ausdruck“; denn Entwerfen (sowie Reflektieren) ist jeweils die reflexive14, sub-
jektive Einheit eines Hervorbringungsprozesses, nicht die subsumtive, objektive Einheit einer 
Bestimmung. (Auch hier gibt es darüber hinaus wieder Differenzen zwischen Entwurf und 
Reflexion, die ich vernachlässige.) Nach solch objektiver Vorbestimmtheit suchen nicht we-
nige unter der kritischen Perspektive, daß die vorherrschenden Bestimmungen, d. h. die politi-
schen Werte unserer Kultur, eben die falschen seien. Deshalb interessieren sie die szientifi-
sche Landschaftsplanung und das Bundesnaturschutzgesetz und der V-Wert und die Ein-
griffsregelung usw. wenig, obwohl ja auch die dem Prinzip objektiver Bestimmbarkeit und 
Regulierung folgen. Aber es mangelt ihnen sowohl an der Leichtigkeit unverbindlicher Krea-
tivität als auch an dem sanften metaphysischen Flair der allgewaltig drohenden, willkomme-
nen Gesetzesmacht der Natur. Die freiere, offenere Zone scheint in der Landschaftsarchitektur 
zu liegen, und das mag in der Tat so sein – wenn man die prinzipiellen intellektuellen Mög-
lichkeiten und Charakteristiken dieses Faches berücksichtigt. Deshalb wird dies als der Ort 
imaginiert, wo – wenn man es nur mit den richtigen Lehrern und Theorien zu tun bekäme – 
auch die richtigen objektiven, weil nicht so zwanghaft wissenschaftlichen, sondern so wun-
derbar ästhetischen Bestimmungen abzuholen wären. Dies erweist sich aber als falscher 
Traum und führt zu mancher Enttäuschung. Denn objektive Bestimmung ist dort überhaupt 
nicht abzuholen, weil die Struktur des Entwerfens gerade das Gegenteil darstellt (und in der 
Transzendentalphilosophie, die dem Entwerfen nicht unähnlich ist, ist es auch nicht erhältlich, 
weil auch hier das Gegenteil praktiziert wird: Objektivität wird vom Subjekt und der Kraft 
seiner geistigen Vermögen her gedacht; dies ist aber dem nach objektivem Sinn Suchenden 
gerade suspekt). Auf diese Weise entsteht eine Struktur doppelter Unzufriedenheit, die viele 
Studenten plagt: Als szientifischer Planer gerät man in die Mühle trockener Regulierungen 
und Bestimmungen und als Landschaftsarchitekt wird man objektiv alleine gelassen. Wer 
nicht wenigstens eines von beiden von Natur aus ohnehin schon mag, hängt in der Luft. Da 
aber die Studienpläne verlangen, daß alle immer beides mögen sollen, leiden alle irgendwie, 
am meisten diejenigen, die beides nicht mögen und an falschen Orten nach dem ausgeschlos-
senen Dritten suchen. 

Allerdings erweitert sich im Rahmen der oben charakterisierten Verschiebung politischer 
Rettungsanker von den „Planungsbetroffenen“ auf die Natur allmählich das Angebot an Ideo-
logien in jenem ausgeschlossenen Bereich, denn Ausnahmen vom Bruch zwischen dem Habi-
tus objektiver Bestimmung und individueller Präsentation in der Landschaftsplanungsphiloso-
phie bilden mittlerweile diejenigen spezifischen Konzepte, in denen objektive Prinzipien des 
Schutzes von Natur zu Richtlinien des Entwerfens erhoben werden. Das sichert dem weiten 
Feld zwischen Stadtökologie und ökologischer Ethik (im weitesten Sinne vom Liebhaber des 
Gänseblümchens bis zur Thermodynamik) in der Landschaftsarchitektur eine gute, dauerhafte 
Konjunktur. Diese Versicherungsagenturen leisten genau das, was solche angehenden, die 
Ungebundenheit liebenden Entwerfer suchen, die sich zugleich objektiv absichern wollen: 

                                                           
14  Kant bestimmt das Geschmacksurteil als sinnliche Reflexion, nämlich als ungebundene Übereinstimmung von 
Verstand, Vernunft und Einbildungskraft unter dem Diktat der Lust (vgl. Kant 1968). Demgegenüber besteht die 
begriffliche Reflexion in der verständlichen Übereinstimmung von logischer Denkbewegung (Verstand) und 
historischem Gehalt (Vernunft) unter dem Diktat der Lust am Widerspruch und nennt sich Dialektik (vgl. zu 
beider Verhältnis Eisel 1993a: 196-198). 



  30 

höhere Weihen für undeutliche Ideen. Prinzipien am falschen Ort ersetzen das, was Kant im § 
60 als empirische Voraussetzung für Geschmack andeutet: persönliche Selbständigkeit in ei-
ner freiheitlichen Kultur. 

Andererseits kann die leichtfertige Verklärung der strukturellen Prinzipienlosigkeit des 
Entwerfens niemals der Ausgangspunkt für die Nutzung des intellektuellen Potentials der 
Landschaftsarchitektur sein. 
 
 

Literatur 
 
APEL, K.-O. (197)5: Der Denkweg von Charles S. Peirce. Eine Einführung in den amerikani-

schen Pragmatismus. Frankfurt/M. 
ECKEBRECHT, B. (199)1: Die Entwicklung der Landschaftsarchitektur an der TU Berlin – As-

pekte der Institutionalisierung seit dem 19. Jahrhundert im Verhältnis von Wissenschafts-
entwicklung und traditionellem Berufsfeld. In: EISEL, U. UND SCHULTZ, ST. (Hrsg.): Ge-
schichte und Struktur der Landschaftsplanung. Landschaftsentwicklung und Umweltfor-
schung Nr. 83, Schriftenreihe des Fachbereichs Landschaftsentwicklung der TU Berlin. 
Berlin, S. 360-424. 

EISEL, U. (1992): Individualität als Einheit der konkreten Natur: Das Kulturkonzept der Geo-
graphie. In: GLAESER, B., TEHERANI-KRÖNNER, P. (Hrsg.): Humanökologie und Kulturöko-
logie. Grundlagen, Ansätze, Praxis. Opladen, S. 107-151. 

EISEL, U. (1992a): Über den Umgang mit dem Unmöglichen. Ein Erfahrungsbericht über In-
terdisziplinarität im Studiengang Landschaftsplanung – Teil 1. Gartenamt, 41. Jg., H. 9, S. 
593-605, Teil 2 ebenda H. 10, S. 710-719. 

EISEL, U. (1993): Das Raumparadigma in den Umweltwissenschaften. Nachrichtenblatt zur 
Stadt- und Regionalsoziologie, 8. Jg., Nr. 1, S. 27-39. 

EISEL, U. (1993a): Hat Goldmund jemals Narziss berührt? Über den Geschmack der Reflexi-
on. In: HEGER, R.-J., MANTHEY, H. (Hrsg.): LernLiebe. Über den Eros beim Lehren und Ler-
nen. Weinheim, S. 192-206. 

KANT, I.  (1968): Kritik der Urteilskraft. Kant, Werke in zwölf Bänden. Theorie-Werkausgabe 
Suhrkamp. Frankfurt/M. (zuerst 1790, zitierte Auflage 1793) 

KÖRNER, ST. (1991): Das Theoriedefizit der Landschaftsplanung: Eine Untersuchung am Bei-
spiel der aktuellen Diskussion am Fachbereich 14 Landschaftsentwicklung der Technischen 
Universität Berlin. In: EISEL, U. UND SCHULTZ, ST. (Hrsg.): Geschichte und Struktur der 
Landschaftsplanung. Landschaftsentwicklung und Umweltforschung Nr. 83, Schriftenreihe 
des Fachbereichs Landschaftsentwicklung der TU Berlin. Berlin, S. 425-473. 

POPPER, K.-R. (1972)(2): Naturgesetze und theoretische Systeme. In: ALBERT, H. (Hrsg.), 
Theorie und Realität. Tübingen, S. 43-58 

REICHENBACH, H. (1938): Experience and Prediction. An Analysis of the Foundation and the 
Structure of Knowledge. Chicago/London, § 1. 

SAAGE, R. (1978): Konservativismus und Faschismus. Anmerkungen zu Ernst Forsthoffs 
Entwicklung vom „Totalen Staat“ zum „Staat der Industriegesellschaft“. In: Politische Vier-
teljahresschrift 19, S. 254-268. 

WEINBERG, ST. (1997): Sokals Experiment. Merkur, 51. Jg., H. 1, S. 30-40. 
 



  31 

 
 
 
 
 
 

Anhang 
 

Schema 1: Das Wesen des Allgemeinen und die Stellung der Singularität 
 

Empirismus 
  
 

Geltungskriterium: allgemeine Gleichgültigkeit 
Verhältnis: Allgemeinheit versus Kontingenz 

Vernünftige Regel bestimmt die Mannigfaltigkeit 
Einheit von Regel und Welt = einzelnes Ereignis 

 
 

Individuell = Form des Ereignisses 
Individuum = Regel mit Raum-Zeit-Koordinaten 

 
 

∑ Allgemeine Einzelform = Raum-Zeit-Koordinaten 
Verallgemeinerung = formales Subsumtionsprinzip 

Empirisch = nicht-tallgemein 
 
 
 
 

Humanismus 
 
 
 

Geltungskriterium: Vollkommenheit 
Verhältnis: absolute Totalität versus Entelechie 

Ordnung realisiert sich im Einzelnen 
Einheit von Ordnung und Einzelnheit = Individuum 

 
 

Empirisch = Besonderheit des Allgemeinen 
 Einzelnes Ereignis = Allgemeinheit mit Eigenart = Typus 



  32 

 
 

∑ Allgemeine Einzelform = Substanz 
Verallgemeinerung = Selbstordnung 
Individuell = substantiell = allgemein 

 



  33 

Schema 2: Das Singuläre unter gegnerischer Perspektive 
 

Empirismus 
Das formal  bezeichnete Individuelle ist allgemein. 
Das substantiell realisierte Allgemeine ist prekär. 

Es hieße „Fall“. Fälle sind unklare Regeln bzw. hypothetische Ereignisse; 
sie enthalten besondere Randbedingungen. 

 
Summe der Mängel: Randbedingungen müssen ausgeschaltet werden. 

Empirismus registriert Humanismus und eliminiert ihn. 
 
 

Humanismus 
Das substantiell realisierte Allgemeine ist individuell. 

Das formal bestimmte Allgemeine ist unwürdig. 
Es hieße Individuum. Wird es erzwungen, hat es keine Eigenart; 

es müsste ohne besondere Umstände existieren. 
 

Summe der Gewalttaten: Das Besondere muß gerettet werden, wo immer es 
noch auftritt. 

Humanismus akzeptiert Empirismus nicht und konserviert sich gegen ihn. 
 

 
Schema 3: Das Singuläre unter eigener Perspektive 
 
 

Erfolg durch abstrakte Subsumtion = Gleichgültigkeit 
 

Das Empirische bestätigt die allgemeine Regel, 
wenn die Randbedingungen ausgeschaltet sind. 

 
 
 

Empirismus 
 

Humanismus 
 
 
 

Das Individuelle realisiert die absolute Ordnung, 
wenn das  Besondere ausgestaltet wird. 

 
Selbstverwirklichung durch konkrete Ausgestaltung = Vollkommenheit 


