2/2004
B 54649

GAIA / ISSN 0940-5550 / GAIAEA 13(2) 81-160 (2004)



Victor Brauner: Breakdown of Subjectivity (1951)

Traktat

1. Lebensstilforschung und
Naturschutzstrategien

Naturschutz und Umweltschutz sind
etablierte Politikfelder. Aus den Bewe-
gungen der 1970er und 1980er Jahre,
die das gesellschaftliche Verhéltnis zur
Natur mit radikalen Forderungen zum
Politikum machten, sind Regierungspar-
teien, Ministerien, Bundes- und Landes-
amter, Gesetze, Universititsdisziplinen
und moralische Imperative entstanden.
Diese Institutionen assimilieren die Tra-
dition des Natur- und Heimatschutzes
und machen ihn fiir eine demokratische
Gesellschaft allgemein gesellschaftsfahig.
In diesem Rahmen stellt sich das Problem
fiir die verschiedenen gesellschaftlichen
Agenten der Natur, das Verhalten der
Menschen gegeniiber der Natur wie
auch die Reaktionen auf Schutzstrategien
abschédtzen zu kdnnen. Davon hingt der
Erfolg ihrer Politik und Malnahmen
nicht unwesentlich ab.

In diesem Kontext werden zum Bei-
spiel Studien iiber die Akzeptanz von
politischen und administrativen Strategien
des Naturschutzes unternommen. Aus
dem Projekt "Lebensstile und Natur-
schutz" des deutschen Bundesamtes fiir
Naturschutz (BfN) hat Fritz Reusswig

*Postadresse : Prof. Dr. U. Eisel
Hewaldstrafie 7
D-10825 Berlin (Deutschland)

E-Mail: Eiselkultnat@aol.com

92
GAIA 13 (2004) no. 2

Naturschutz ist ein gesellschaftliches Anliegen und eine

Ulrich Eisel*

iiber die Verbindung von Lebensstiltypen
und moglichen Naturorientierungen be-
richtet (. Acht Lebensstiltypen wurden
durch Clusteranalyse empirisch gewon-
nen. Deren "Naturorientierungen" wurden
aus fiinf verschiedenen Photographien
abgeleitet, die offenbar als Assoziations-
vorgaben den Probanden unterbreitet
worden waren. Empirische Korrelatio-
nen zwischen den Lebensstilen und den
Naturbildern wurden festgestellt ['“l. So
ergaben sich Priferenzen der "gebildeten
Naturfreunde" wie auch der "jungen
Materialisten" fiir "Wildnis" und teilweise
gegen eine Natur im Sinne von Ordnung,
ginzlich gegen Natur als Harmonie.
Dagegen priferieren die Mitglieder eines
sogenannten Niveaumilieus die Idee der
Ordnung alternativ zu Wildnis, und die
"verantwortungsvollen Umweltbewuf3ten"
bevorzugen die Idee der Harmonie, zum
Teil auch die der Ordnung <),

Neben solchen Korrelationen nennt
Reusswig in seinen Beitrdgen dann
Griinde fiir eine sozialwissenschaftliche
oder kulturtheoretische Begriindungs-
strategie von Naturschutz, unter anderem
das Anliegen des Schutzes von Heimat.
Er stiitzt sich dabei auf empirische
Befunde, wonach dies auf eine deutlich
hohere Akzeptanz stoBt als die iiblichen
okologischen Begriindungen aus dem
Arten- und Biotopschutz.

Mein Diskussionsbeitrag hier ist nicht
als grundsitzliche Kritik der Gedanken
Reusswigs zu verstehen, ganz im Gegen-
teil: Ich stimme mit der Situationscha-

politische Institution. Aber welche Natur haben wir vor Augen,
wenn Schutzmalinahmen zu treffen sind? Unsere Natur-
wahrnehmung wird von politischen Philosophien geprégt.

Sie bestimmen daher den Zusammenhang zwischen

Lebensstilen und Naturbildern.

Naturbilder
sind keine Bilder
aus der Natur

rakterisierung des Naturschutzes sowie
den Schlufifolgerungen aus der empiri-
schen Studie tiber Lebensstile und Natur-
orientierungen {iiberein. Das geht aus
diversen Texten von mir und Stefan
Korner zur Legitimationskrise des Na-
turschutzes und zur Bedeutsamkeit des
Heimatbegriffs/-gefiihls fiir die Akzep-
tanz von Naturschutz ?# sowie zur
Wirkungsweise von Naturbildern in poli-
tischen, vor allem aber auch in natur-
wissenschaftlichen Begriindungen fiir
den Schutz von Natur 46 7 hervor.
Meine These lautet: Was Natur objektiv
ist, folgt nicht nur aus dem Objekt, son-
dern auch aus Projektionen gesellschaft-
licher Anliegen in ein Feld von Inter-
pretationsmoglichkeiten auRerhalb der
Gesellschaft. Somit variieren Natur-
begriff und Naturerfahrung mit den in
den theoretischen Konzepten enthaltenen
Anliegen, wonach "beobachtet" wird.
Die zugehorigen Schutzkonzepte vari-
ieren analog. Die Unterscheidung von
Reusswig, ob Natur als eine Wildnis, eine
Ordnung oder eine Harmonie erfahren
und begriffen wird U<, geho6rt in diesen
Kontext.

2. Was fehlt der empirischen
Sozialforschung fur das
Thema ""Natur**?

Die Naturorientierungsbegrifte Har-
monie, Ordnung und Wildnis sind nicht
unplausibel, aber doch recht undeutlich



Traktat

in ihrem Status. Sie werden zum Teil
von den differierenden Habitustypen in
der Befragung iibereinstimmend genannt
und zum Teil von dhnlichen Habitus-
typen entgegengesetzt bewertet. Das ist
nicht problematisch, weil es grundsitz-
lich interpretierbar ist. Aber auf welcher
Basis es interpretierbar wére, bleibt
im Dunkeln. Offenbar sind die Begriffe
zu abstrakt und allgemein, um empirisch
Signifikanz zu erzeugen.

Das gilt ebenfalls fiir die aus der
Theorie von Ellis und Thompson iiber-
nommenen Kategorien, die das vermutete
Risikopotential menschlicher Eingriffe
mefbar machen sollen 4. Die durch sie
gewonnen Interpretationen sind ein-
leuchtend, aber auf der Seite der "Natur-
bilder" ist der Anteil "Natur" in den Be-
deutungszusammenhingen eigentiimlich
verschwommen. Natur wird alternativ
als robust, fragil, begrenzt tolerant oder
unvorhersehbar abgefragt und die zu-
stimmende Antwort mit Lebensstiltypen
korreliert. Verallgemeinert man das, so
wird Natur die Rolle eines autonomen
Handlungspartners oder Mitspielers in
einem Spiel beigemessen. Wie reagiert
sie im Zweifelsfall auf Interventionen?
Nun konnte man dies aber ebensogut
auf einen frisch gebackenen Késekuchen
anwenden, und es kdmen sicherlich
wieder allerlei einleuchtende Einschét-
zungen heraus. Auf was sich die Proban-
den bei ihrer Einschitzung gegeniiber
der Natur im speziellen hinsichtlich jener
Mitspielereigenschaften gewissermafien
"ideo-logisch" stiitzen, erklért sich in
keiner Weise aus ihren spezifischen
soziodemographischen Eigenschaften im
Rahmen ihres Lebensstiltypus. Und wie
diese Ebene zu derjenigen der von
Reusswig so bezeichneten "naturdsthe-
tischen Spannungslinien" Harmonie,
Wildnis et cetera ['><! im Verhiltnis steht,
wird nicht diskutiert.?

Im folgenden soll exemplarisch an eine
der von Reusswig aus dem BfN-Projekt
referierten Korrelationen angekniipft
werden, um sie mit einer erweiterten
Interpretation zu versehen. Diese Inter-
pretation folgt allerdings dem Interesse,
eine Theorieliicke zu iiberbriicken, die
in der neueren sozialwissenschaftlichen
Forschung iiber die gesellschaftliche
Wertigkeit von Natur zu beobachten ist.
Das Desiderat wird auch erkennbar im
Text von Reusswig, obgleich mir das
genannte BfN-Projekt in seiner Annéhe-
rung an die Problemwahl, Naturbilder
sozialwissenschaftlich interpretieren zu
wollen, am weitesten gediehen zu sein
scheint.

Die Theorieliicke klafft zwischen den
empirisch gewonnenen sozialen Typen

und den moglichen Bildern, die der Natur
zukommen — wenn iiberhaupt Natur
thematisiert wird: Eine betrdchtliche
Anzahl von Arbeiten, die das gleiche
Ziel verfolgen, ndmlich den gesell-
schaftlichen Status von Natur erstens
zu begreifen und zweitens zu stérken,
gehen gar nicht mehr auf den vor-
gingigen Konstitutionszusammenhang ©
von Natur und Gesellschaft ein, sondern
betrachten — wenn man es grob sortieren
will — entweder das Verhéltnis von Kri-
senbewultsein und umweltschiitzender
Handlungsbereitschaft oder die Ebene
der Nutzungsmdglichkeiten von Natur
im Verhéltnis zu ihrer Wahrnehmung
als Umwelt, konzentrieren sich also auf
die Chancen nachhaltiger Entwicklung.
Eine andere Stofrichtung wéhlt die
Ebene der medialen Offentlichkeit und
rekonstruiert die Formen des Umwelt-
diskurses. Dort wird iiber — im weitesten
Sinne — Kommunikationsprozesse ge-
redet. Der Relevanzzusammenhang ist
meist Umwelterzichung. In allen Fallen
wird nicht die Reaktion auf gesell-
schaftlich vorstrukturierte Bilder von
Natur untersucht, sondern die Reaktion
auf Vorstellungen von der Gefahrdung
von Umwelteigenschaften, die als objek-
tive indiziert wurden. Diese Reaktionen
werden im Hinblick auf Lern- und/
oder Entscheidungsprozesse sozialwis-
senschaftlich klassifiziert 13, Nichts
spricht gegen solche Forschungsfragen.
Sobald sie jedoch in der Weise aus-
geweitet werden, dafl die symbolische
Wirkung der Natur selbst thematisiert
werden soll, wird das zeitgemiBe so-
zialwissenschaftlich-empirische Denken
iiberstrapaziert. Es kommt nicht aus
dem Kokon seines Paradigmas heraus.
Hier soll nun nicht die Frage gestellt
werden, wie sich die Vorlieben der so-
zialen Typen fiir die jeweiligen Natur-
ideen soziologisch oder sozialpsycho-
logisch begriinden. Indessen soll darauf
aufmerksam gemacht werden, daf3 und
wie jene Naturbilder theoretisch lesbar
gemacht werden konnen — das heil3t,
lesbar fiir eine theoretische Verkniipfung
von der Seite der Gesellschaftstheorie
her. Bei Reusswig sind sie lediglich in
abstrakten Kategorien indiziert, denen
Objektmetaphern zugeordnet werden
koénnen.? Fiir eine gesellschaftstheore-
tische Verkniipfung fehlt eine weitere
Ebene, in die sich soziale Typen und
Naturmetaphern gemeinsam iibersetzen
lassen. Andernfalls bleiben die Natur-
bilder eigentiimlich paradox bestimmt:
Sie sollen als sozial konstruierte Prife-
renzen einem naturalistisch-6kologischen
Schutzdogmatismus entgegengehalten
werden; aber gegeniber den sozialen

93
GAIA 13 (2004) no. 2

Lebensstiltypen stehen sie faktisch da
wie wirkliche Sorten von Natur. Unter-
stellt man das aber nicht, so gehdren
diese abstrakten Kategorien irgendwie
zu den Lebensstilen dazu. Es bleibt
letztlich dunkel, was eine "Naturorien-
tierung" ist.

3. Was sind ""Naturbilder"? —
Uber das Verhaltnis von subjektivem
und objektivem Sinn

Jene zusitzliche Ebene wire die von
kulturellen Schematisierungen der Idee
des Subjekts. Die Idee des Individuums
wire zum Beispiel solch ein kulturelles
Schema, das sich aber in verschiedene
Deutungsvarianten differenzieren liefe,
je nach politischer Ausrichtung. In diesen
Varianten werden mit philosophischen,
im wesentlichen erkenntnistheoretischen
Mitteln politische Positionen fiir das
richtige Leben formuliert, die dann (iiber-
wiegend unbewufit) im common sense
und auch in der Wissenschaft als Deu-
tungsmuster auf die Natur iibertragen
werden. Zum Beispiel wére dann der
Inhalt der Begriffe Freiheit oder Ver-
nunft, die beide mit der Idee des Indivi-
duums verkniipft sind, in den Varianten
ganz unterschiedlich definiert und wiirde
entsprechend ganz unterschiedliche
Aspekte von Natur konstituieren. Mit
Bezug auf die Imagination der inne-
wohnenden Vernunft konnte das Bild
von der Natur dann beispielsweise alter-
nativ teleologisch als wohlorganisierte
Ganzheitlichkeit oder aber als deren
Abwesenheit, nimlich das Uberleben des
Starksten, registriert werden. Von diesem

1) Grundsitzlich ist die Kennzeichnung "4sthetisch"
fiir die damit gemeinten Phdnomene irrefithrend
und falsch. Daf} die Befragten bestimmte
Darstellungen von Natursujets "schoner" als andere
nennen, artikuliert nur metaphorisch die Préferenz-
bildung. Ein dsthetisches Urteil ist das deshalb
noch lange nicht, so daB sich die Relationen auch
nicht als dsthetische Spannungsverhéltnisse
ergeben. Die zu bildenden Priferenzen sind
solche tiber differierende "Sinngebungen”, und die
sind erstens bekanntlich nicht dsthetisch prisent,
weil sie kein "interesseloses Wohlgefallen" (Kant)
darstellen, und zweitens definitionsgemaf jeweils
besondere Konstellationen. Sinnganzheiten sind
erstens gerade durch eine "Lust an der Existenz"
(Kant) des Objekts gekennzeichnet, also mit einer
inhaltlichen Zuneigung zum Gegenstand verbun-
den, und sind zweitens — anspruchsgeméif —
Bedeutungstypen, wihrend bei Kant
"Naturschonheit" ein universelles Pradikat ist [8].
Es handelt sich um kulturelle (oder meinetwegen
auch um philosophische) Spannungsverhiltnisse.

2) Bei Wildnis nennt Reusswig bereits die Metapher
an Stelle der Kategorie; die hiele Chaos.

Zu Ordnung gehort zum Beispiel Universum,

zu Harmonie entsprechend Kosmos.



Traktat

Verbindungsglied aus konnten also beide
Seiten gelesen werden.

Die bereits erwahnten Undeutlichkeiten
treten nicht zufallig auf. Soziologische
Theorien sind — seit langem und defini-
tionsgemdl — Handlungstheorien. Das
Paradigma konstituierte sich seinerzeit
dadurch, daB3 die &uBeren Relationen der
Gesellschaft, die anfianglich als Reste
der Herkunft aus den Naturrechtslehren
und der Geschichtsphilosophie noch im
Paradigma enthalten waren, aus dem
Fragehorizont verbannt wurden. Die Idee
der Natur wurde irrelevant. Deshalb sind
soziologische Theorien nicht darauf
vorbereitet, Naturerfahrung zu themati-
sieren. Das bedeutet nicht, daf sie nicht
sehr niitzlich sein kénnen, um Natur-
bilder, nach einiger Ubersetzungsarbeit,
in ihrer Wirkungsweise zu verstehen.
Aber umstandslos geht das nicht. (Das
gilt fiir die Psychologie und die Sozial-
psychologie gleichfalls.)

Was ist mit Ubersetzungsarbeit in
eine gemeinsame dritte Ebene gemeint?
Die Ubersetzung lduft auf eine Riick-
iibersetzung der strikt handlungstheore-
tischen Denkweise in ihre geschicht-
lichen Vorldufer hinaus, in jene Phase,
in der Gesellschaft noch gleichermaBen
durch interne wie externe Mechanismen
bestimmt angesehen wurde. Natur wurde
als externe Variable von Vergesellschaf-
tung begriffen, was {iberwiegend dazu
fihrte, dal das Soziale im Horizont einer
"Entfremdung" von Natur konzipiert
wurde.

In dieser Sichtweise ist das Phi-
nomen, das fir Handlungstrager und
Natur eine gemeinsame Ebene bildet,
damit {iberhaupt etwas {ibersetzt werden
kann, anders bestimmt als fiir die
moderne Soziologie. Dieses Phdnomen
heifit Sinn. In der Handlungstheorie ist
es definiert als subjektiver Sinn. Wenn
es dort als objektiver Sinn thematisiert
wird, taucht es als Funktion von Werten
auf, etwa in der Bedeutung von Parsons
kultureller Ebene von Gesellschaft; aber
genau diese Art von Soziologie, die
noch einen Rest ihrer Herkunft mit-
schleppt, ist aus der Mode gekommen:
Man will von der Alltagswelt des Ein-
zelnen und seinen Geschichtchen aus-
gehen, nicht von der Bevormundung
durch ein kulturelles System. Das ist
zur Zeit schicker, denn in der SpaB-
gesellschaft ist alles offen und lustig;
jeder deutet sich seine Welt nach Belie-

3) Zur zentralen Stellung der Individualitit so-
wohl im geographischen (und alltagsweltlichen)
Landschaftsbegriff als auch im biologischen (und
alltagsweltlichen) Lebensbegriff vergleiche Ref. [19]
bezichungsweise Ref. [2. 4. 6],

ben, und alle Deutungen gelten gleich
viel. Sinn ist nicht mehr nur subjektiv,
sondern auch beliebig.

Demgegeniiber bedeutet aus der Per-
spektive der Wirkungsweise von Natur-
bildern in der Kommunikation Sinn aber
eher so etwas wie absoluten Sinn oder
metaphysischen Sinn. Der Begriff be-
zeichnet hier ein Weltverstiandnis, nicht
eine Handlungsintention. Man kann das
anhand der von Reusswig angefiihrten
drei Naturbilder erldutern: Bei der Wild-
nis hat er noch das Naturbild genannt,
im Fall von Ordnung und Harmonie wird
unmittelbar evident, da3 diese Bilder
bereits in philosophische Kategorien,
die mit "Naturvorstellungen" gar nichts
mehr zu tun haben, libertragen sind.

Das ist verniinftig, denn diese Ebene
ist diejenige, in der Natur als ein Sinn-
trager aufgefaBSt werden kann; sie hat
dann objektiven Sinn, denn Ordnung/
Universum, Harmonie/Kosmos und
Chaos/Wildnis sind  weltkonstitutive
Begrifte/Bilder — Ideen vom Ganzen. In
dieser Funktion begriinden sie sich dann
als abstrakte Visionen und Referenz-
ebenen fiir die Vorstellungen vom rich-
tigen (oder falschen) Leben und geraten
so in die Ndhe des subjektiven Sinns.
Denn aus Weltverstindnissen folgen
dann natiirlich wieder Handlungsab-
sichten.

Was fiir die empirische Forschung
Assoziationsbegriffe fiir die Klassifika-
tion von Priferenzen sind, ist aus der
Perspektive eines Systems von Natur-
bildern ein philosophisches Kategorien-
geriist, denn es ist erkennbar, daf3
bereits die genannten drei Kategorien
logische Exklusionen und Inklusionen
systematisch produzieren. Von der empi-
risch-handlungstheoretischen Seite aus
148t sich dieses Geriist nicht systema-
tisch begreifen, weil es in einer Welt
subjektiver Sinnkonstruktionen gar nicht
auftaucht. Daher ergibt sich die Frage:
Wie 146t es sich begreifen?

Eine zweite Frage betrifft die Ebene
der Naturerfahrung selbst. Jene von den
Probanden der Studie !'! geduf3erten Pra-
ferenzen fiir oder gegen irgendeine Idee
vom Weltganzen sind ja keine Natur-
erfahrungen im engeren Sinne. Wenn
man ambivalent staunend vor der Eiger-
nordwand steht, entscheidet man sich ja
nicht fiir oder gegen Harmonie, Ord-
nung oder Wildnis, sondern hat ganz
andere Gefiihle. Wie gestaltet sich der
Zusammenhang zwischen dem in die
Natur projizierten Weltverstindnis und
dem in die Naturerfahrung eingelagerten
subjektiven Sinnerleben (wie etwa dem
der Erhabenheit)? ') Aus diesem Zusam-
menhang liee sich mit einiger Sicher-

94
GAIA 13 (2004) no. 2

heit naturschutzrelevantes Urlaubsver-
halten von Lebensstilgruppen erkléren,
statt allenfalls empirisch prognostizieren.

4. Alternative Weltentwurfe durch
gleichlautende Begriffe: das Beispiel
"Ordnung”

Im weiteren soll nun auf die erste der
beiden Fragen eingegangen werden.
Eingangs hatte ich erwihnt, dafl alle
Naturbilder Visionen von der Selbstbe-
stimmung des Subjekts sind [ & 16 17],
Natur ist eine Projektionsfldche fiir die
Idee vom guten und richtigen Leben. In
ihr werden durch "Beobachtung" Selbst-
interpretationen des Subjekts mobili-
siert und als "Erfahrung" des Objekts,
gewissermaflen als dessen Ausstrah-
lungskraft und Botschaft, empfunden.
Die Logik, nach der dies geschieht,
ergibt sich nicht aus der "sozialen" oder
"psychischen" Lebenslage, sondern aus
einer objektivistischeren Dimension und
Problemlage: derjenigen der Ausfiillung
von objektivem Sinn, wie er sich in
kulturellen, meist religiosen Werten
abzeichnet, durch den mit Freiheit ge-
schlagenen Einzelnen 8. (Das war die
"alte" soziologische Fragestellung, bevor
das Webersche Paradigma sich durch-
setzte.) Inhaltlich ist dies das Problem:
Wie gelingt mir respektable Individua-
litat? ¥

Die Theorien, die das thematisieren,
haben nicht die Natur selbst zum Thema,
sondern die prekire Rolle des autonomen
Subjekts im Verhiltnis zu Gesellschatft,
Staat, Gott — und dabei auf vermittelte
Weise auch zur Natur. Diese Theorien
sind alternative (politische) Lebens-
entwiirfe. Sie verwenden alle jene allge-
meinen philosophischen Kategorien wie
Ordnung, Chaos, Harmonie (oder elimi-
nieren sie explizit — das heif3t, beziehen
sich dennoch auf sie). Daraus folgt,
dall ein Verstdndnis dafiir, was diese
Kategorien als Naturbilder bedeuten,
davon abhingt, in welchem der alterna-
tiven Entwiirfe sie auftauchen. Ordnung
durch Verstand zum Beispiel bedeutet
im empiristischen und liberalen Weltbild
eine konstitutiv erzeugte, praktische
Regulierung kontingenter Ereignisse. Im
rationalistischen und aufklérerischen
Kontext bedeutet sie das Gegenteil: eine
durch absolute Prinzipien vorgegebene
Weltvernunft. Die Differenz ist die
zwischen nominalistischem und univer-
salienrealistischem Weltverstindnis.

Man kann das Beispiel des Ordnungs-
begriffs auf dieser Basis noch weiter-
fiihren: Die der empiristischen ent-
gegenstehende rationalistische Variante



Traktat

unterteilt sich gemaf der Idee, daB3 jene
allgemeine reale Vernunft als Ordnung
ein mechanisches Gefiige von Welt
erzeugt (Descartes), oder aber der Vor-
stellung, daB dies zwar in Teilen so ist,
aber das Ganze eine konstituierte (ndm-
lich "préstabilierte") Harmonie von
eigentlich individuellen ("monadischen")
Einheiten ist (Leibniz). Alles Einzelne
hat zwar die Freiheit, sich seinem Wesen
gemdl zu entwickeln, doch dieses
"Streben" ("Entelechie") erzeugt — para-
dox — eine nichtmechanistische (das heifit
nichtdeterministische), aber dennoch
unbedingte und notwendige Ordnung.
Diese nennt sich im common sense
auch "organisch" und ist immer kontrér
zu "mechanisch".

Aus der ersten Rationalismusvariante
folgen in der Moderne der "mechanische
Materialismus", die Aufklarung und die
Demokratie. Aus der zweiten Variante
folgt das konservative Weltversténdnis;
wissenschaftstheoretisch wurde es spéter
"idiographisch" genannt, weil allgemeine
Geltung im Besonderen verankert ist.
Die Entwicklung alles Besonderen gipfelt
im Idealfall in Vollkommenheit. Dem
idiographischen Prinzip steht die soge-
nannte nomothetische Weltkonstitution
gegentiber. In ihr strebt das Einzelne nicht
seiner inneren Substanz gemiB nach
Vollkommenheit; dort wird das Einzelne
einem allgemeinen Gesetz formell sub-
sumiert. Diese formelle Unterwerfung
kennzeichnet die Konzeption der beiden
Gegner aus der Erkenntnistheorie: das
empiristische/liberale (nominalistische)
und das rationalistisch-aufgeklarte (rea-
listisch-mechanistische) Weltbild. MaB-
gebend fiir die Gemeinsamkeit ist das
mechanistische Weltbild. Man kann aber
die Bezugsebene wechseln. Dann bilden
sich andere Gemeinsamkeiten und Geg-
nerschaften. Zunéchst widerspricht zum
Beispiel das rationalistisch-aufgeklérte
Denken dem idiographischen; es steht
das mechanistische (und Gleichheits-)
Prinzip dem organischen (und Ungleich-
heits-)Prinzip entgegen. Wahlt man aber
die Ebene des sie verbindenden Realis-
mus, stehen die Aufkldrung und der
Konservatismus als Tugendlehren dem
Pragmatismus des (nominalistischen)
Empirismus/Liberalismus entgegen: Der
aufgekldrte Rationalismus leitet das
Gleicheitsprinzip aus den hoheren Tugen-
den des guten, verniinftigen Menschen
ab. Ganz anders der konservative Ratio-
nalismus: Thm geht es um die Forde-
rung besonderer innerer Anlagen, die
einer organisch gewachsenen Gesell-
schaftshierarchie dienlich sein sollen.
Trotz dieser Differenz ist der (idiogra-
phische) Konservatismus unter bestimm-

René Descartes (1596-1650)

95
GAIA 13 (2004) no. 2

Fir den Rationalismus ist die allgemeine Struktur der
Welt, wie sie in den Naturgesetzen formuliert ist, real.
Diese Gesetze gelten als wahr; die Welt ist erkennbar
(Realismus). Zwei wesentliche Varianten der
rationalistischen Vorstellung von der Welt wurden
von Descartes und von Leibniz formuliert.

Die eine (Descartes) miindete in die franz6sische
Aufklarung und den "mechanischen Materialismus".

Res extensa und res cogitans sind zwei substantielle
Formen gdttlicher Vernunft.

Die Welt ist dual; die Vernunft ist universell.

Das Ganze ist eine notwendige mechanische Ordnung.

Die andere Vorstellung (Leibniz) bildete einen
wesentlichen Ausgangspunkt fur die Geschichts-
philosophie Herders und das konservative Weltbild.

Es gibt nur eine Substanz: Individualitat.

Die allgemeinen Gesetze der wohlgeordneten Welt
realisieren sich allein dadurch, daR sie in einzelnen,
abgeschlossenen Bausteinen (Monaden) verankert sind.
Diese Monaden orientieren sich auf einen "préa-
stabilierten” Zusammenhang hin.

Individualitat unterliegt einem inneren Streben nach
Vollkommenheit; sie wéachst organisch mit dem Endziel
spezifischer Eigenart.

Die Welt ist die universelle Harmonie eines vernunftigen
Beziehungsgeflechts von individuellen Mdglichkeiten.

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716)

Fur den Empirismus ist die Welt verniinftig regelbar;

ob sie in ihrer allgemeinen Struktur verniinftig

(oder ganz anders) ist, bleibt unerkennbar.

Daher ist jede empirische Tatsache zunachst ein
beliebiges Ereignis. Es wird erst allgemeingtiltig durch
verniunftige Generalisierung angesichts vergleichbarer
Ereignisse (Nominalismus).

Der Liberalismus folgt dieser Lehre seit Bacon und
Hobbes. Der Naturzustand der Lebewesen besteht aus
beliebiger Bedurfnisbefriedigung und aus Kampf.

Er kann nur zum Nutzen aller friedlich geregelt werden,
wenn alle Burger dem Naturgesetz ihrer Vernunft folgen.
Sie folgen nicht einer verniinftigen Ordnung der Welt
(Rationalismus), sondern erstellen sie im wissenschaft-
lichen Denken und in der politischen Praxis.

Thomas Hobbes (1588-1679)

ten Umstinden kompatibel mit der
(nomothetischen) Aufkliarung, ndmlich
dann, wenn sich beide darauf beziehen,
daf alles Individuelle einem verniinf-
tigen guten Zusammenhang angehort —
das heifit, die realistische Ausgangs-
position bemiiht wird. Fiir beide steht
nicht — wie fiir den Liberalismus — die
nutzbringende Regelung des egoistischen
Uberlebenskampfes im Vordergrund.

Im liberalen Denken ist Ordnung dem-
gegeniiber nicht formal konstituierter
Ausdruck allgemeiner Gesetze, sondern
formale Absicherung gegen die Macht
legitimer "niederer" Einzelbediirfnisse.
Sie reprasentiert nicht das Absolute,
sondern beherrscht das Naturliche. Das
liberale Denken befindet sich aber
wiederum auf einer anderen Ebene mit
dem monadologischen Denken des
Rationalismus, das den Konservatismus

pragt, formal im Einklang, ndmlich
wenn es um das absolute Primat des
Einzelnen geht — allerdings bei inhaltli-
cher Differenz beziiglich der Kontingenz
oder Nichtkontingenz des Einzelnen,
denn in der Monadologie ist Ordnung
nicht Naturbeherrschung, sondern die
préstabilierte Harmonie einzelner Sub-
stanzen; Monaden/Individuen  (des
Konservatismus) sind nicht Egoisten
(des Liberalismus). Dennoch sind diese
Gegner auf einer spezifischen Ebene
gegeniiber dem mechanistischen Ratio-
nalismus der Aufkldrung verbindbar.

So lassen sich durch geeignete Ebenen-
wechsel Ausschliisse und Verbindungen
von Positionierungen in einem Feld von
Sinnangeboten verstehen. Das konnte
befremdliche Koalitionen wie ebensolche
Gegnerschaften von Lebensstilen in
threm Verhiltnis zur Natur erklédren.



Traktat

5. Die Differenzierung der Natur-
bilder durch die Differenzierung des
Ordnungsbegriffs

Im Umkehrschluf haften nun all jenen
Naturen, die als eine Ordnung empfunden
werden, die entsprechend differierenden
Merkmale an. So ist sie fiir den konser-
vativen Typus vor allem sich ausgestal-
tendes vielfiltiges Leben, das in einem
harmonischen Kosmos erbliiht. Fiir den
liberalen Typus ist Ordnung als solche
in der Natur gar kein modellierbares
"System"; er trennt den Naturzustand
vom Naturgesetz (des Verstandes), und
der Naturzustand selbst ist Kampf. Des-
halb entsteht Ordnung erst durch die
niitzliche Beherrschung der Urzustéinde
in einer Wildnis. Das ist keine "Vielfalt"
von Leben, sondern die verniinftige
Selbstbeschriankung einer "Vielzahl" von
Uberlebenskimpfern . Natur ist sowohl
Wildnis (Naturzustand) als auch kulti-
viertes Land (Naturgesetz der Vernunft).
Also wurde in England die Verbindung,
die Simulation freier Naturentfaltung
im Landschaftsgarten, folgerichtig zum
Idealtyp. Fiir den aufgekldrten Rationa-
listen wird Ordnung aus kausalen Be-
ziehungen bestehen — selbst die Wildnis
ist letztlich verniinftige Ordnung —, deren
Erkenntnis er nicht nur praktisch nutzt,
sondern auch als universelle Anregung
seines Intellekts fiir die Bestitigung
seiner hoheren Bestimmung empfindet,
zumindest aber als Begriindung fiir ein
monistisch-mechanistisches Weltbild.

In den nomothetischen Fillen (Libe-
ralismus und Aufkldrung) des Natur-
bezugs ist Herstellung von Ordnung
"Planung". Naturschutz wire ein System
von Verboten und Geboten zum Betre-
ten von bezeichneten Gebieten. Im idio-
graphischen Fall (Konservatismus) ist
Herstellung von Ordnung "Gestaltung".
Hier verzweigen sich Raumplanung und
Architektur. Naturschutz wire im zweiten
Falle eine Mischung aus okologischer
Landwirtschaft und Landschaftsarchi-
tektur. Der aktuelle Naturschutz schlief3t
die beiden Strategien auf Basis des
Biodiversititsdogmas kurz, indem er die
symbolische "Eigenart" von Vegetations-
bestinden (idiographische Ebene) als
Gebiete naturwissenschaftlich (nomothe-
tische Ebene) definiert. Er betrachtet
Sinnzusammenhinge als &kologische

4) Weitere Basisfiguren sowie konsistente
Mischungen und Ausdifferenzierungen existieren
natiirlich.

5) An einem Beispiel, der Stadtbrache als einem
spezifischen Naturtyp, wurde eine solche Rekon-
struktion durchgefiihrt [20]. Ein anderes Beispiel
ist in Ref. [2] beschrieben.

96
GAIA 13 (2004) no. 2

Der Landschaftsgarten: eine absichtlich gestaltete Ungebundenheit der Natur. Sie re-
prasentiert die Einheit von Naturzustand und Naturgesetz aus der politischen Philosophie
des Liberalismus.

Funktionszusammenhénge. Deshalb de-
generiert Gestaltung, welcher der Natur-
schutz der idiographischen Herkunft des
Eigenartbegriffs zufolge zuneigen miifite,
zu einer Art passiver Planung: Betre-
tungsverbote. Der idiographische/gestal-
terische/sinnorientierte Anteil und der
planerische Aktivititstypus blockieren
sich gewissermallen gegenseitig, so dafl
beide auf halbem Wege gemeinsam
daniederliegen. Die (nomothetische)
Planungsattitiide wirkt nur noch als
imperative Restriktionshaltung, und die
(idiographische) Gestaltungsattitiide re-
kurriert in ihrer Bindung an eine Idee
vom verniinftigen Ganzen nicht auf den
gesellschaftlichen Sinn von Naturschutz,
sondern auf Okologische Halbwahr-
heiten wie die Diversitits-Stabilitits-
Hypothese.

Insgesamt sollte das Beispiel zeigen:
Ordnung ist nicht gleich Ordnung; der
Begriff sagt noch nicht viel aus iiber ein
Naturbild und ist so abstrakt gewifl nicht
signifikant fiir Lebensstile. Erst wenn
man die allgemeinen philosophischen
Kategorien in die Vorstellungen auflost,
die mit ithnen verbunden werden kénnen,
ndhert man sich den Erzdhlungen vom
Ganzen, die "Naturbilder" genannt wer-
den. Diese Vorstellungen sind nidmlich
Weltbilder, die in einem lang andauern-
den Diskurs ausdifferenziert wurden
und die gewissermaflen den Gesamt-
horizont méglicher Sinnkonstruktionen
vom Ganzen (in der jiidisch-christlichen
Kultur) ausmachen.?

Man konnte diesen Riickfithrungs-
prozeB eines der Orientierungsbegriffe
auf alternative Weltbilder mit allen
anderen Begriffen, die fiir die Welt- und
auch Naturbilder konstitutiv sind, wie
Kraft, Freiheit, Vernunft und so weiter,

ebenfalls und mit analogen Ergebnissen
vornehmen.” Dabei wiirde sich zeigen,
daB sich etwa Kraft — weil alle Lebens-
stiltypen in der Natur eine solche wirk-
sam sehen — nicht einfach aus den
Naturbildern "herauskiirzen" 1dfit, wie
Reusswig meint '), Denn auch Kraft ist
nicht gleich Kraft. Das kann die Kraft
zur Selbstentfaltung sein, wie sie dem
organischen Leben zugebilligt wird, aber
auch so etwas wie Uberlebenskraft, wie
sie im Darwinismus dem Fittesten zu-
kommt. Oder es ist vielleicht die Beharr-
lichkeit zur Okkupation von Lebens-
rdumen anderer Arten oder auch von
Ruinen, wie im okologischen Sukzes-
sionsbegriff impliziert.

6. Die Differenzierung der
Lebensstile durch die Naturbilder

Auf der Basis solcher Differenzie-
rungen lieBen sich die von Reusswig
gefundenen Korrelationen theoretisch
interpretieren. Dal3 die "gebildeten Natur-
freunde" die Wildnis préaferieren, hangt
wohl damit zusammen, dal es im
Bildungsbiirgertum eine Vorliebe flir eine
gewisse Ungebundenheit gibt, weniger
eine Préferenz fiir Harmonie — das wére
zu nah an banaler Idylle — oder auch
Priaferenz fiir Ordnung — das wiére zu
nah an geistiger Bevormundung (beim
Konservativen) und institutioneller Be-
vormundung (beim Liberalen). Wenn
jedoch Ordnung als bildhafte Einheit
von landschaftlicher Gestalt, die einen
"organischen" Entwicklungszusammen-
hang représentiert, also als Eigenart von
Landschaft, prizise als mogliche Vari-
ante von Harmonie benannt worden wére,
wie die Idee etwa im konservativen

Photo: Stefan Kdrner



Traktat

geschichtsphilosophischen Rahmen von
Herder als Kritik an Kants Universa-
lismus entwickelt wurde, so m6chte ich
den (konservativen) "gebildeten Natur-
freunde" sehen, der fiir das Gegenteil
votiert hitte. Bei der préizisen Vorgabe
einer gestalthaften Ebene fiir Ordnung
(Eigenart) im Verhéltnis zu einer kausa-
len mechanistischen oder aber darwini-
stischen Ebene hitte Ordnung gar nicht
im Gegensatz zu Wildnis gestanden.
Es wiren ganz andere Fragevorgaben
entstanden, zumindest mehrschichtige
Unterstellungen.® Andererseits hétten —
aus den bereits genannten, ganz anderen
Griinden — liberale Bildungsbiirger der
Ordnung leicht zustimmen kénnen, ohne
sich damit gegen ihre Priferenz fiir
Wildnis entscheiden zu miissen; eine
Ordnung der freien Entfaltung wie etwa
im Landschaftsgarten 146t die Affinitdt
zur unberiihrten Wildnis unbehelligt.

DaB die Wildnis auch von den "jungen
Materialisten" bevorzugt wird, wo sie
doch in jenen Bildungsbiirgern gerade
einen ihrer Gegner ausmachen, a6t sich
ebenfalls hypothetisch erkldren. Wéh-
rend — fiir die Bildungsbiirger — Wildnis
im Kontrast zu Ordnung als einer autori-
tdren Vorgabe und als Behinderung von
Freiheit und Ungebundenheit in sich
entfaltender Selbstbestimmung steht,
Wildnis also auf ein "erfiilltes" Leben
in Selbstbestimmung verweist, pfeifen
die Jungdynamischen gerade auf derlei
hehre Ziele. Sie sehen das als einen mit
Miihsal beladenen Selbstbetrug an, wenn
ihre Eltern und GrofBeltern sich ein Leben
lang um so etwas wie Erfiillung bemiiht
haben. Es hat sie am angenehmen
Leben gehindert. Deshalb ist Wildnis fiir
die jungen Materialisten vollig anders
konnotiert, und zwar gerade mit dem
Verzicht auf das, was es fiir die Bildungs-
biirger bedeutet. Die flotten Lebens-
kiinstler sehen in der Wildnis vermutlich
diejenige Natur, die am wenigsten deut-
lich eine "Bestimmung" enthalt: Wildnis
ist am wenigsten mit teleologischem
Druck belastet. (Dennoch koénnen die
jungen Materialisten mit dem von der
Wildnis ausgehenden Druck als Kraft
kokettieren. Zudem mag sie potentieller
Ort von "SpaB" sein, weil dort Uber-
raschungen zu erwarten sind.) Fiir die
Bildungsbiirger ist es dagegen gerade
die Zone, in der alles — und das macht die
Faszination aus — ungehindert seinem
Selbst- und Endzweck zutreiben kann.
Das wiinschen sie sich auch im eigenen
Leben.

Wenn die "verantwortungsvollen Um-
weltbewuliten" Harmonie vorziehen,
aber auch Ordnung nicht ablehnen, so
sind das wohl die "Leibnizianer", also

jene dem Konservatismus zuneigenden
Rationalisten. Sie sehen das Ganze als
préstabilierte Harmonie, zu der auch eine
Ebene gehort, auf der es ein groBartiges
kausales System ist. Wildnis hat zwar
auch in einer solchen Welt einen Ort,
aber sie représentiert nicht das Ganze,
sondern eher eine falsche Sicht auf das
Ganze, und entspricht der Anfechtung
durch die Siinde in einer "besten aller
moglichen Welten" (Leibniz) *17-21,

Alles das sind Hypothesen, die noch
empirisch tiberpriift werden miifiten —
aber auch aus Griinden der Verstind-
lichkeit dessen, was da korreliert wurde,
so oder so dhnlich formuliert werden
sollten.

Das heilit: Erstens wiren theoretische
Hypothesen, die wirklich signifikante
empirische Zuordnungen ermdglichen,
die Voraussetzung fiir interpretierbare
Datenerhebungen. Zweitens wéren solche
Hypothesen erst als Ergebnis von Diffe-
renzierungen auf Seite der Naturbilder
erhiltlich, die ihrerseits Differenzierun-
gen ihrer abstrakten Konstitutions-
aspekte anhand von epistemologischen
und naturrechtlichen Strukturtypen zur
Voraussetzung hitten.

7. Objektiver Sinn an der Nahtstelle
zwischen Handeln und Natur

Wenn man also gesellschaftliche
Wirkungen von Naturbildern von der in
ihnen angelegten suggestiven Kraft her
thematisieren will und sie dabei in ihren
Differenzen verstehen will, dann muf}
man die Schlacht, die in jenem Diskurs
iiber die richtige Definition von Indivi-
dualitidt im Verhéltnis zu einem kultu-
rellen und staatlichen Ganzen sowie im
Verhéltnis zum geschichtlichen Prozel3
geschlagen wird, als Schlachtordnung
rekonstruieren. Dieser Ordnung sind die
sozialen und psychischen Mittel, sich
subjektiven Handlungssinn und -erfolg in
einem intentional konstruierten, willent-
lich projektierten Alltags- und Lebens-
ablauf zu verschaffen, gewissermafen
ausgeliefert. Es handelt sich bei diesem
System um einen Moglichkeitsraum
fiir Lebenssinnkonstruktionen und aner-
kennbare Handlungen.

Das heif3t nicht, dal man sich subjektiv
nicht inkonsistent in Relation zu diesem
kulturellen Korsett verhalten und verorten
konnte — nahezu alle Menschen tun das.
Aber Aufschluf3 iiber die soziale Kraft
von Naturbildern sowie iiber die Logik
ihrer Variantenbildung, selbst iiber den
lebenspraktischen Sinn individuell ge-
bastelter, diffus widerspriichlicher Kon-
struktionen, ist nur von einer systema-

97
GAIA 13 (2004) no. 2

tischen Rekonstruktion ihres Begriin-
dungszusammenhangs im Naturrecht und
der Geschichtsphilosophie zu erwarten.
Zwar mag diese Fragestellung als langst
iiberwundene Hybris geschichtsphiloso-
phischer AnmaBung gelten; {iber den
guten Sinn solcher Kritik will ich hier
nicht streiten. Aber wenn man dieser
Kritik strikt folgt, dann muB man
sich auch von der Problemstellung ver-
abschieden, wie denn Lebensstile und
Naturbilder zusammenhéngen. Fiir Pla-
nungsprozesse im Sinne des iiblichen
sozialtechnischen Managements von
Pannen — in diesem Falle bei der Ver-
marktung von Naturschutz — mag es
vielleicht geniigen, empirische Korre-
lationen zwischen Lebensstiltypen und
die Natur abstrakt repriasentierenden
philosophischen Klassifikationskatego-
rien von Welterfahrung zu bestimmen,
aber fiir eine systematische Untersuchung
von Naturbildern geniigt es nicht.

Wenn man beide Seiten theoretisch
erfalit hat — die handlungstheoretische
Typenbildung und ein philosophisch-
politisches Konstruktionssystem von
Diskursabldufen {iber respektable Indi-
vidualitdt unter dem Deckmantel der
Naturidee — dann konnte man die theore-
tischen Ebenen suchen, auf der in dieser
Fragestellung (Akzeptanz von Natur-
schutz) die Prozesse subjektiver Sinn-
produktion und objektiver Sinnangebote
konkret zusammenfinden. Das leitet unter
anderem zu der in Abschnitt 3 gestellten
zweiten Frage iiber, die ich aber hier
nicht behandeln will. Aber es ist zu
vermuten, daB3 Theorien iber solche
Erfahrungsformen wie Naturschonheit,
-erhabenheit und -zweckmaBigkeit, wie
Kant sie als Urteilsformen einerseits und
als subjektkonstitutive Gefiihlswelten
anderseits beschreibt, oder iiber "Natur-
genuB" im Sinne Alexander von Hum-
boldts, de facto konzeptionelle Binde-
glieder zwischen der subjektiven und
jener objektiven Sinnebene darstellen.
Wie sie sich von den beiden Polen aus
theoretisch bestimmen lielen, wire zu
diskutieren 2.

Es bedarf auf seiten der Naturein-
bildungen einer analogen typologischen
Differenzierung wie auf seiten der Lebens-
stile, einer Differenzierung, die nicht an
die Lebensstiltypen einfach "angehéngt"
ist, sondern — umgekehrt — imstande ist,
diese sozialen Typen zu differenzieren
und interpretierbar zu machen. Auch das

6) Insofern waren die hier diskutierten Grundein-
teilungen von Ordnung zu Universum, Harmonie
zu Kosmos und Chaos zu Wildnis durchaus nicht
zwingend. Sie spiegeln bereits ein spezifisches,
wenn auch sehr fundamentales Weltbild des
Abendlandes.



Traktat

wire zwar keine Typologie "der Natur",
sondern natiirlich gleichfalls eine jener
auf der Subjektseite entstandenen Sinn-
konstruktionen, jedoch nicht solche von
Handlungssinn, sondern dessen, was
imstande ist, den Lebensstilen — subjektiv
vermeintlich — objektive Geltung in der
Geschichte zu verschaffen. Damit wird
nun die Natur belastet, nachdem Gott
aus der Mode gekommen ist. Deshalb
entsprechen dann auch die priferierten
Schutzvorstellungen den Lebensstilen.
Sie spiegeln das, was an Schutz fiir
das eigene gesellschaftliche Leben im
Rahmen der Wahl einer jener Grund-
orientierungen (oder aber einer ihrer
konsistenten Mischungen 7)) beansprucht
wird. Das heif}t, die Begriffe von Natur
sind solche der Transformationsprozesse
zwischen autonomem subjektiven Sinn
und ihrerseits autonomen objektiven
Sinnkonstrukten — die in Naturmetaphern
artikuliert werden.

Welchen theoretischen Status hat diese
Nahtstelle? Diese Frage kann man
nicht beantworten, nicht einmal stellen,
wenn man den derzeitigen sozialwissen-
schaftlichen und erkenntnistheoretischen
Moden folgt. Die Frage wird sein, ob
die Sozialwissenschaftler in der Lage
sind, das aktuell in Mode befindliche
Theorieangebot, dessen sie sich aus
Uberzeugung, aber auch aus Griinden
der Reputation bedienen, so weit von
aullen zu betrachten, daf} sie den Blick
dafiir offen behalten, was dadurch aus-
geschlossen bleibt, was ihnen durch ihre

Lebensland Schleswig-Holstein — Eine Vision
fur Vielfalt der Natur, Akademie aktuell,
Kiel (2002), p. 2259, insbesondere p. 34f.
und p. 47f,;

b) FE. Reusswig: "Lebensstile und Natur-
orientierung — Gesellschaftliche Naturbilder
und Einstellungen zum Naturschutz",

in [14], p. 156-180;

c) F. Reusswig: "Naturorientierungen und
Lebensstile — Gesellschaftliche Naturbilder
und Einstellungen zum Naturschutz",
LOBF-Mitteilungen (Landesanstalt fiir
Okologie, Bodenordnung und Forsten in
Nordrhein-Westfalen) 26/1 (2003) 27-34,
insbesondere p. 33.

[2] U. Eisel: "Tabu Leitkultur", Natur und

Landschaft 78/9-10 (2003) 409-417;

siche auch im gleichen Jahrgang 78/12,

543-545 sowie 78/6, 241-244 und 382-389.

S. Korner, U. Eisel: "Naturschutz als

kulturelle Aufgabe — Theoretische Rekon-

struktion und Anregungen zu einer

Neuorientierung", in S. Koérner, A. Nagel,

U. Eisel (Ed.): Naturschutzbegriindungen,

BfN-Schriftenreihe fiir Landschaftspflege

und Naturschutz, Bonn-Bad Godesberg

(2003), p. 5-49.

[4] U. Eisel: "Vielfalt im Naturschutz — Ideen-
geschichtliche Wurzeln eines Begriffs", in
R. Piechocki, N. Wiersbinski (Ed.):
Biodiversitat — Paradigmenwechsel im
Naturschutz?, Bundesamtes fiir Naturschutz,
Bonn-Bad Godesberg (2004), im Druck.

[5]1 U. Eisel: "Das Raumparadigma in den
Umweltwissenschaften", Nachrichtenblatt
zur Stadt- und Regionalsoziologie 8/1(1993)
27-39.

[6] U. Eisel: "Das Leben ist nicht einfach weg-
zudenken", in A. Lotz, J. Gnddinger (Ed.):
Wie kommt die Okologie zu ihren Gegen-
standen? — Gegenstandskonstitution und
Modellierung in den dkologischen Wissen-
schaften, Theorie der Okologie, Band 7,
Lang, Frankfurt am Main (2002), p. 129-151.

3

—

. ! [7] S. Korner: "Das Heimische, das Fremde, das
Fragestellung aber eigentlich vorge- Triviale und das Exotische: Ideologien der
schrieben wird.
i - Geboren 1941 in Wiesbaden, Hessen. 1958 Berufs-
E * ausbildung und Fachhochschulstudium als Kartograph (Ing. grad.).

-J 1964 Berufstatigkeit in der Schweiz. 1967 Studium der Geographie,
-

Soziologie, Politologie an der Freien Universitat Berlin; 1974 dort
Wissenschaftlicher Assistent. 1979 Wissenschaftlicher Mitarbeiter an
der Universitat Osnabriick; Promotion. 1984 Habilitation in Politologie

T an der Universitat Osnabriick. 1985 Professor fiir "Sozialwissenschaftliche
Humanokologie" des ehemaligen Fachbereichs 14 "Landschafts-

entwicklung" an der Technischen Universitat Berlin (heute Fakultat 7: "Architektur,
Umwelt und Gesellschaft"). Im Ruhestand seit 2000.
Arbeitsschwerpunkte: Ideengeschichte des Landschaftsbegriffs und des Lebensbegriffs;
Paradigmengeschichte und Wissenschaftstheorie der Geographie und der Okologie;
Beziehung zwischen Architektur, Landschaftsarchitektur und Landschaftsplanung;
Naturerfahrung und kulturelle Identitat; Gesellschaftliche Akzeptanz von Naturschutz.

7) Zum Rassismus als einer konsistenten Verbindung
von teleologischem und darwinistischem Natur-
bild nach dem Modell der Monoklimaxtheorie
vergleiche Ref. 5.

Literaturverzeichnis

[1] a)F Reusswig: "Lebensstile und Natur-
orientierung — Welchen Stellenwert hat der
Naturschutz in der Gesellschaft? Was erwartet
die Gesellschaft vom Naturschutz?", in
Akademie fiir Natur und Umwelt (Ed.):

Stadtokologie", Berichte zur Deutschen
Landeskunde 77/4 (2003) 349-362.
Vergleiche 1. Kant: Kritik der Urteilskraft
(1790, zitierte Fassung 1793), Band X der
Theorie-Werkausgabe, Suhrkamp, Frankfurt
am Main (1968).

Vergleiche A. Poferl, K. Schilling,

K.-W. Brand: UmweltbewuRtsein und All-
tagshandeln — Eine empirische Untersuchung
sozialkultureller Orientierungen,
Leske+Budrich, Opladen (1997),
insbesondere p. 227f.

—
oo}
=

[9

[l

98
GAIA 13 (2004) no. 2

[10] K.-W. Brand (Ed.): Nachhaltige Entwicklung
— Eine Herausforderung an die Soziologie,
Leske+Budrich, Opladen (1997).

[11] K.-H. Erdmann, C. Schell: Naturschutz und
gesellschaftliches Handeln — Aktuelle
Beitrdge aus Wissenschaft und Praxis,
Bundesamt fiir Naturschutz,

Bonn-Bad Godesberg (2002).

[12] G. de Haan (Ed.): UmweltbewuRtsein und
Massenmedien — Perspektiven 6kologischer
Kommunikation, Akademie Verlag, Berlin
(1995).

[13] E. Reusswig: Lebensstile und Okologie,
Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation,
Frankfurt am Main (1994).

[14] D. Rink (Ed.): Lebensstile und Nachhaltigkeit
— Konzepte, Befunde und Potenziale,

Reihe "Soziologie und Okologie", Band 7,
Leske+Budrich, Opladen (2002).

[15] K. Schubert: Okologische Lebensstile —
Versuch einer allgemeinen Typologie,
Europdische Hochschulschriften, Reihe
XXII Soziologie, Band 342, Lang, Frankfurt
am Main (2000).

[16] U. Eisel: "Das Unbehagen in der Kultur ist
das Unbehagen in der Natur — Uber des
Abenteuerurlaubers Behaglichkeit", Konkurs-
buch 18 (Landschaft), Tiibingen (1987),

p. 23-38; vergleiche auch [12], insbesondere
p. 1771.

[17] U. Eisel: "Warnung vor dem Leben —
Gesellschaftstheorie als 'Kritik der Politischen
Biologie' ", in D. Hassenpflug (Ed.):
Industrialismus und Okoromantik —
Geschichte und Perspektiven der Oko-
logisierung, Deutscher Universitits-Verlag,
Wiesbaden (1991), p. 159-192.

[18] J. Ritter: "Landschaft — Zur Funktion des
Asthetischen in der modernen Gesellschaft",
in J. Ritter (Ed.): Subjektivitat, Suhrkamp,
Frankfurt am Main (1974), p. 141-163;

R. Piepmeier: "Das Ende der édsthetischen
Kategorie 'Landschaft' — Zu einem Aspekt
des neuzeitlichen Naturverhiltnisses",
Westfélische Forschungen, Band 30,
Aschendorff, Miinster (1980), p. 8-46.

[19] U. Eisel: "Individualitit als Einheit der
konkreten Natur — Das Kulturkonzept der
Geographie", in B. Glaeser, P. Teherani-
Kroénner (Ed.): Humandkologie und
Kulturékologie — Grundlagen, Ansétze,
Praxis, Westdeutscher Verlag, Opladen
(1992), p. 107-151.

[20] U. Eisel, D. Bernard, L. Trepl: "Theorie und
Gefiihl — Zur Anmutungsqualitit inner-
stiadtischer Brachfldchen",
BrachFlachenRecycling Nr. 1 (1998) 51-59.

[21] T. Cheung: Die Organisation des Lebendigen
— Die Entstehung des Organismusbegriffs
bei Cuvier, Leibniz und Kant, Campus,
Frankfurt am Main (2000);

T. Kirchhoff: "Der Organismus — Zur 'meta-
physischen Konstitution' eines empirischen
Gegenstandes", in A. Lotz, J. Gnidinger
(Ed.): Wie kommt die Okologie zu ihren
Gegenstanden? — Gegenstandskonstitution
und Modellierung in den 6kologischen
Wissenschaften, Theorie der Okologie,
Band 7, Lang, Frankfurt am Main (2002),
p- 153-180.

[22] U. Eisel: "Weltbiirger und Einheimischer —
Naturerfahrung und Identitét", in H. Poser,
B. Reuer (Ed.): Bildung, Identitat, Religion
— Fragen zum Wesen des Menschen, Weidler,
Berlin (2004), p. 135-146.

(Eingegangen am 28. November 2003,
in tiberarbeiteter Fassung am 1. Mirz 2004; OS)



